



صر کہ گ نہرے

### عكتبة الرشد، ١٤٢٨هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

خطير، محمد محمود الايران عند السلف وعلاقت بالعمل وكشف شبهات المعاصرين./

عمد عمود خصير. ــ الرياض، ١٤٢٨هـ

۸۰ څخي؛ ۱۲ × ۲۴ سم

ردمك: ۲-۲۰۸-۱۹۹۱،۱۹۹۸ (ج ۱) ۱- التحيد ۲- العقيدة الإسلامية - دفع مطاعي

(الإسلام) أ- العنوان

حم) ۱− افعتوال دیری ۲۱۰ (۱۴۲۸/۲۸۷)

ردمك: ٢-٧٠٨-١٠-،٩٧٨ (ج ١) رقم الإيناع: ١٤٢٨/٤٨٧١

بميع الحقوق محفوظة

الطبعة الثالثة ١٤٢٠ هـ ٢٠٠٩م

مکتبه الرشد . ناشرون سکا مربه ضربه – فربس وجرد درم والو مد طور مد فرون خون مرب – 1947 فرنم 1951 منظ مورد خون خون ورد - 1947 فرنم 1951 منظ 1951 منظ المتاكدة - Website www.nath.dom

#### فروع المكتبة داخل الملكة

- ± الرياض؛ الركز الرئيسي، الدائري الغربي، بين مغرجي ٢٧ و١٨ ـ هاتف، ١٣٩٤٨٨ ـ ٤٣٦٩٣٢ ـ ٤٣٢٩٢٣ يـ الريــــــــــاض، قــرع طريـق عـتـمـان بن عضان ــ تضامتِ مغرج ٧ مع مخـرج ٩
- \* الريـــــاض، قدع الدائــري الشــرقي، هــاتف، ١٩١١١٩٩ ـ طاكس، ١٩٩١١٥٩
- » فرع مكة الكرمة: شــــارع الطائــــف: هاتم: ١-١٥٨٥٠ فاكس: ٦-٥٨٨٥٠
- \* فرع المدينة النورة: شارع أبسي در الغضاري: هاتف: ٨٢٤٠٦٠ هاكس: ٨٢٨٠٢٢
- \* قسرع القصيسم: بريسلة طريسق الدينية : هاتف: ٢٢٤٢٢١ ـ هاكس: ١٢٤١٢٥ م
- \* قسرع أبها: شارع اللسك في مسل تلفاكس: ٢٣٧٣٠٧ . ١٠٤٠٧٢ . ١٨٤٧٢٢ . ١٨٤٧٢٢ . ١٨٤٧٢٢ . ١٨٤٧٢٢ . ١٨٤٤٢٢ .
- \* فرع حات الله الله الله عاد المعاددة المعاددة المعاددة المعاددة المعاددة المعاددة المعاددة المعاددة المعاددة ا
- و فرع تبوك: ها تد ١٥٠٤٠٠ في ٢٢٤٨٠٠
- \* فرع الأحساء: ها السف: ٥٨١٢-٢٨ في ١٥٠١٦ ٥٨

#### مكاتبنا بالخارج

- القاهــــرة: مدينــة نـعــــر: هاتم: ٢٧٤٤١٠٥ ـ موبايل: ١٠١٦٢٦٥٢،١٠
- بــــيروت: بثر حسن: هاتف: ۱-۵۸۵۸۵۰ ـ موبایل: ۳/۵۵۱۲۵۰ ـ فاکس: ۱/۸۵۸۵۰۲

# الإنتيان عنبال المسلطين المنتال المنت

الجئذء آلأوك

تاكيف ت

رَاجَعَهُ وَقِدَم لَه أَصُّحَابِ الْفَصْيَلة

الشيخ الأكلية حجّرا أخِمَدتُه صَّالَحُ لَاحُوكُ عضوصِتُه الشَّرِيرُ جَامِعَة الإمّام مَدَّمِثَ معنوه الشَّرِيرُ ولسنخ خَبُرُ لِلْاَرْتِيَ فِيَكُرُ لِلْعُرْدُرُّ تِي يَحْمَدُكُ يُعِبُّ الرَّيْفَة وَزَاقَة بِمِلْسَرَالِقَعَا وَسُوْفِعَتْ سَابِقَةًا

ولشيخ خائويت ب*ريخبر للف*او<u>ر لل</u>عالث «مندن على نزده مذرات

النَّشِيِّ لِلْكُثِيرُ وَمِنْ لَكُونُ وَمِنْ لَلْكُثِيرُ الْكُلِينُ مِنْ وَعِيْدُهُ النَّدُيْنِ عِلْمَةُ المِنْاءِ مَذَّ بِنَا عِنْهِ المِنَاءِ مَذَّ بِنَا عِنْهِ مِنْ المِنْاءِ مِنْ الإِنْسَانِيةُ





تقديم الشيخ عبد الله بن عبد العزيز بن عقيل المحدث وحد ، وأصلي وأسلم على عبده ورسوله نيتنا عمد وآله وصحبه وبعد : المحدث وحد ، وأصلي وأسلم على عبده ورسوله نيتنا عمد وآله وصحبه وبعد : الماصرين ) الذي ألفه فضيلة الشيخ عمد بن عمود الحضير ، وتأملت مواضع من وما الماصرين ) الذي ألفه فضيلة الشيخ عمد بن عمود الحضير ، وتأملت مواضع من وما أورده من بحوث قيمة في مله المسألة العظيمة مسألة الإيبان وما يتملق به ، وذكر ما يضافه أو يشافة كاله من رد الشبهات التي أوردت على كليات ملذا المبحث أو جزئياته ، مع ما تضمنه من تلك البحوث الدقيقة في الإرجاء ومسائله ، مع حسن العبارة ، ولطف الإرجاء وسائله ، مع حسن العبارة ، ولطف الإرجاء وصائله ، مع حسن العبارة ، ولطف الإرجاء وحسائله ، مع حسن العبارة ، ولطف الإرجاء وحسائله ، مع حسن العبارة ، ولطف الإرجاء وحسائله ، مع حسن العبارة ، ولطف بنا بيطبه ونشره ، لمل الله أن يفع به . وكتبه الفقير إلى الله حبد الله بن عبد العزيز بن عبد العزيز بن عبد العزيز بن عبد العزيز بن وغيد الربياء سائلة المائلة المسائلة المسائلة المائلة المائلة المسائلة على رئيس الحية الدائمة بمجلس الشعاء الأعلى سابقا – عامدا مسليا مسليا على عيده

ورسوله نسنا محمد وآله وصحبه أحمعون



£2195 ----

15 TA 2/1 2010

غبت من تِزَرُ العزرَ بن عُقبال العقبل

المعد لله وحده . وأصلي واسلم عشر عبده ورسوله نبينا معمد وآله وسحبه المسلد وساحة المسللة وعافقته المسلمة من المسلمة المسلمة المسلمة المسلمة وعافقته المسلمة من المسلمة المسلمة

# \_\_\_\_ تقديم الشّيخ عبد الرحمز بن صالع المعمود \_\_\_\_\_

الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين ، نبينا محمد وعلى أله وصحه أجمعين ، ومعد :

فلا تزال مسائل الإيان وضوابطها ولوازمها بما يكتر الخوض فيها ، ومع أن أنمة السلف — رحمهم الله —بينوها وشرحوها في غنلف الأعصار إلا أن المشكلة التي واجهوها عند بدء الافتراق في مسائل الإيان – وفي غيرها – لا تزال تتكور ، أعني بذلك الميل عن المنهج الوسط الذي هو الخيار والعدل والحق ، إلى طرق فصد الأمور من إفراط أو تفريط .

سبي من حرود مدون من بها حريق مند موردي . و وقد اطلعت على هذا السعر الذي كتبه الأخ القاضل / عمد بن محمود آل خضير ، حول يا رونان والذي جاء بعنوان : [ الإييان عند السلف وعلاقته بالعمل وكشف شبهات المعاصرين رونا غيز هذا الكتاب بعدة عيزات أهيا :

أصياء لمنهوم الإيهان عند السلف – رحمهم الله تعالى – وعرصه للاقوال
 أيت ومداخل أهل البدع وأصول مقالاتهم في هذه المسألة الشريقة العظيمة : مسألة الإيهان .

حشفه لشبهات المعاصرين الذين مالوا أو تأثروا بمقالات المرجنة ودافعوا
 عنها ، وقد حرص المؤلف - وفقه الله - على استقصاء هذه الشبهات ، ونقلها بأمانة ،
 والجواب عنها بعلم وتحقيق واستدلال ، وهو مهتم بتبع ذلك منذ سنوات .

٣- حرصه على النقل عن أثمة السلف قديها وحديثا ، ونقل أقوالهم وأجوبتهم وفتاويسم ، وهذا ما ينبغي أن يكون عليه طالب العلم من احترام العلماء وتوفيرهم ومعرفة فضلهم وسابقتهم.

إنصافه لحصومه والمخالفين له ، وتأدبه مع الجميع ، وهذا واضح لمن قرأ
 الكتاب .

وأحب في ختام هذه المقدمة المختصرة أن أوجه رسالتين :

من الخوارج ومن تأثر بهم قديما وحديثا ، وكشف شبهاتهم والرد عليها ، وأن يتحصَّا بذلك -و فقه الله وسدد -.

والثانية : للذين خاضوا في هذا الساب وتأثروا بشبهات المرجنة أن يتقوا الله تعالى وأن يقر ووا مثل هذا الكتاب - مع كتب الأثمة من السلف - باحثين عن الحق ، ناشدين له ،

سائرين على طريق العلماء المحققين، وأن يبتعدوا عن حظوظ النفوس وأهوائها فهي داء

عضال . أسأل الله أن يحفظنا وإياهم منها .

أسأل الله تعالى أن يجزل المثرية لمؤلف هذا الكتاب، وأن يوفقنا وإياه إلى الحق والصواب، وألا يحرمنا هيما الأجر والثواب.

وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم .

وكتبه/ عبد الرحمن الصالح المحمود / ١٤٢٨ /١

#### سعداد المحداد صبح

موارسیده الله و العامل و المصنی علی سترق الأنبیا،
درسیده سبت کور علی آم وصعیه المحید رحصه .
درسیده سبت کور علی آم وصعیه المحید الله المتی المتی

رت أخلت ع هذا السغر الزمكمة افرة النامث كم ميرد الوحير - عولمالاعاردالذصاء بعنوار [آلاياد، عنائسات د مومنة العياضية مستبيات العاموميم] . وقد تميز هذا آكانا با بعدة ميزات أحوا :

١- تَا صيبه كميزة مَ : لاطام عبدالسبيف سيمهم الرتباع بدروصه الاتوال يمكن منه م ومراحل أهل البدع ما صول مقا لاثم في هذه ١ حسب لكاست منة العظمة : سية لكالعاف .

 با کستفه استیجات العاصری الذید سالو ا کرنا ثرا مقالات لرحکه مواطوا صل ۱ و تعرص المالات وتقداد ۱ سع ۱ سنتها د هده استیجات دفقل یا شانه ما الحواد عنوا معلم وتحقید و استدادل دهم دوم متبود کان مدسدوات .

۲ - مرسه علماء مند أو مرسوع المساوية المساوية ومرسط وثقل أحواله وأحوشهم وثنا وميم - وهذا ما ينبئ أديكو درطله طالب العلم معد وحترى العماء وتوثيرهم ومعودة مضالح وسياحتيم

4- وصاحه لحصورة والكوالينيدكه ، وَتَزُوَّاهِ مِنَا الْحَيْجِ ، وهذا واصح الدرُّ الكَنْ \* • 5

ما حيده ختا) هذه المدتمة المنتصرة اسا وجه بهسفتيد :

علاما : المفت هذا كال به أسباني ما وحدي مثرمة الكت به

سد بناسمة : حالل والمسافر الموسطة فروم قرار مليط .

وحيداً سينسبخيف يحرث في سطح تم والروعليط .

والكانية : الديم عاصرة أي حيا الها به مثارًا بهستيعات بلحية المستحد المنتاء للها به مثارًا بهستيعات بلحية المستحد الكت المستحد المنتاء وأسابة أوا المنتاء وأسابة أوا المنتاء المنتاء والمنتاء مناسبة عدا المنتاء والمنتاء والمنتاء والمنتاء والمنتاء والمنتاء المنتاء المنتاء المنتاء والمنتاء والمناء والمنتاء والمناء والمنتاء والمناء والمنتاء والمنتاء والمنتاء والمنتاء والمنتاء والمنتاء والمناء والمنتاء والمناء والمنتاء وا

ر حاراد دیده میشوند. ر حاراد دیده دیده کار در کار د حاصی ساز در از را

D/85A/1/-18

# \_\_\_\_ تقديم الشيخ عبد العزيز بن معمد أل عبد اللطيف \_\_\_\_\_

الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على خاتم النبيين والمرسلين ، نبينا محمد وعلى أله . صحبه أحمدن ، و بعد :

فقد قوأتُ كتاب: " الإيان عند السلف وعلاقته بالعمل وكشف شبهات المعاصرين " .

لأخينا الشيخ محمد بن محمود آل خضير - وفقه الله - ، فإذا هو سفر مفيد ، وكتاب نفيس ، تميّز بتحرير لمسائل الإيهان ، واستيعاب لكل ما يتعلق بهذا الموضوع ، مع قوة حجة ، ووضوح

عبارة ، وحسن ترتيب ، إضافة إلى أدب وإنصاف في الرة والمناقشة .

جزى الله الشيخ محمد بن محمود أل خضير كل خير على هذا الكتاب، ونفع الله به، وجعله مباركا أبنيا كان، والله المستعان، وصل الله على نيينا محمد وعلى أله وصحبه وسلم.

كتبه د/ عبد العزيز بن محمد آل عبد اللطيف

عضو هبثة التدريس بقسم العفيدة والمذاهب المعاصرة

بجامعة الإمام محمدين سعو د الإسلامية

#### مبدالعزيز بن محمد بن عا أل عبـداللطيف الريساش

"ا المفجحة رسالم

المرفزتريء العالمبه والصان وانستم عاما النسيس وإلمي المير وشبينا مجزر وبحرآ ليدؤمجيك أعجعتهم أوبطعه أر

وغدتراً وكراننا ما والإنجاء بالدائد بمنا ويتلاق مالتمل وكستعا سمار ناعاوري , لأعساال بح فرية محرو الدخصر رومت الهد. • «إوا هوصعرمعبد • ولينا مديعيس • تمثير بتحريم لمسائه الإيمان • وامشيعا الأمانيتله ويتدا الوجوع معقوة عجاه ووصوع بحيادة وجسب ترويدا إصامة الاقوم والمضاف بهالرق والمناهث عرى الله الذي تحر مركز والمعجر كل فير ع هذا الكتاب . ويعع التساء . ويعلرماريكا كبما كان والدالم سنعان ، ويبع الرعع نسبا ممروعك

و البعد معدالعاليون، تبصوبصندالتدد ببءمتسم العضده والمساهد المعامرة بحامعة الإينام محدين سيعود الإمسلامين

\_\_\_\_\_ تقديم الشَّيخ علوي بن عبد القادر المقاف \_\_\_\_\_

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحه أجمعن.

وبعد

فإن مسائل الإيان والكفر من المسائل التي أو لاما السلف امتهاءً كبراً فأشلوها وتقدوا ها وأثقوا فيها الكتب وردوا على شبه المخالفين بها لو اطلع عليه منصف ككفته ولكن لما ظهرت بدهة الخوارج والمرجحة ويدات تقلل علينا مرة أخرى في عصرنا مدا النبرى ها أشود أهل السنة في الرد عليها وبخاصة بدعة الارجه الما فامن رواج وقبول عند العامة فظهرت الفتاوى تنو الفتاوى والكتب تلو الكتب قيد تأصيل المسألة مرة أخرى وترد على شبههم الفتاوى، كها صدرت للجنة الدائمة برئاسة الإسام عبدالعزيز بين بناز سرحمه أفت عدداً من الفتاوى، كها صدرت في الأونة الأخيرة عدة كتب منها: ((مسائل في الإيبان)) للشيخ صالح الإيان والكفرائ للشيخ عدالغزيز الراجعي، و(القواعد في بيان حقيقة الإيبان) عدال السائد والجاءة)) للشيخ عدال الشيخاني، و((حقيقة الإيبان وبدع الررجاء في القديم والحديث)) للشيخ صدد الشتري، و ((براءة أهل الحديث و الشة من بدعة المرجة)) للشيخ عمد الكتبري

ثم جاه هذا الكتاب ((الإيمان عند السلف وعلاقت بالعمل وكشف شبهات الماصرين))
لا تبنا الشبخ عمد بن عمود آل حضر كخافة الفقد فذا الكتب وقد أجاد فيه وأفاده وتوسع
في ذكر سبات الارجاء الماصر و مقالات أهداء كما توسع في ذكر أفاذ و أقوال العلماء في مسالة
تلازم المقال والبناطين أطال النقول عن أهل العلم في بيان منزلة عمل الجوارح بها لا أظنك
تجدء جموعاً في غيره، أثاث به الماصرين فهو كما يدو أحد مقاصد تأليف هذا الكتاب حيث
قلم حيزاد الله عير أ- باستقصائها وتبهها وكشعها والرد عليها حتى بالت جزءً من عنوان

وقد بسط الكلام في كل ذلك بذكر الأدلة وتحرير المسائل ونقل أقوال أهل العلم وتوثيقها ومناقشة المخالفين بأدب واحترام دون تسمية أحيد منهم وإنها اكتفى بتسميته بالمخالف.

## \_\_\_ تقديم الشيخ علوي بن عبد القادر السقاف

أسأل الله عزَّ وجلَّ أن ينفع بهذا الكتاب وأن يجزل المثوبة لمؤلفه، وأن يردنا وإخواننا إلى الحق: دأ جملاً.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم

علوى بن عبدالقادر السُّقَّاف المشرف على موقع الدرر السنية

aasaggaf@hotmail.com

فمدالة رب العللين و ب أمعتم فإن عسائل الإمان والكفر من المبائل التي أولاها السلف اهتماماً كبراً فأستُفوها وأنكبوا لها وأثلوا قبها الكتب ورواعنى شبه الخاللين عالو اطلع عليه مسمف فكفته. وتكن لنا ظهرت بمعة القوارج والرجثة وسأت تطل عليما عرة أخرى في عصرتنا منا انوى لها أُصِّره أهل السنة في الرد عليها وخاصة سعة الإرجاء لما لها من رواح وقبول عند العامة فطهرت الفتارى نفو القتارى والكثب للو الكنب تعبد لأصيل السألة مرة أعرى وتردعنى شبههم وتضمعاء فأصمرت النجمة المائمة برناسة الإمام عبدالعزيز بن باز -رحمه الله- عبداً مر. الفتاري كما صمرت في الأوثة الأخيرة هذة كتب سهة ((مسائر في الإبتر)) للشيح منالح القوزر. و ((جوب في الإبن) وتواقعت )) ندشهج عبدائر حمن البراك. و ((أستانه وأجوبة في الإبان والكفر)) للشهج هبدالعريز لراجحي و ((قواعد في بيش حفيفة الإيلى عبد أمل السنة والجماعة)) لعشهج عادل الشبخابي والمقبقة الإمان ويدع الإرجاء في القدير واقعيت أأ للشيخ سعد الشكري و إبراءة أهل الحميث والمست عن بمعة تلرجتة إلا للشيح محمد الكثيري وغيرها وغيرها

رُ جاء هذه الكتاب (الكيمار عبد السلف وعلاقته بالعمل وكشف شبهات المعاصرين)) لأغيبا الشيح بمعدين محمود أل خميج كخافة العقد لهذه الكنب وقد أجاد قيد وأقاد وتوسيع فرنكر صمات الإرجاء العاصر ومقالات أعلمكما توسع فرنكر أدلة وأقوال العنماء في مساكة تلازم الطلعر والباطن وأطال البقول عن أهل العلم في بيان سرلة عمل اغواج ما لا أطلت فيده مجموعاً في غيره أمَّا شبه العاصرين فهو كما بسو أحد مقاصد تأليقه لهذا الكناب حيث قام -جزاه الله عبرا- باستقصائها ولتبعها وكشقها والردعليها حنى مالت حرة ص عنوان الكتاب وام أز احداً صبقه إلى مذا الاستبعاب والشهول

وقد بمسطة الككام في كان دلك مذكم الأدلة وطرير المسائل وللل أقوال أصل العلم وتوثيفها ومناقشة الخالفين بادب واحترام بهن لسمينا أمير سهم وإما اللتقى أسال الله عز وجلُّ ان يسمع مهما الكتاب وان يكران الثوبة كركمه. وان يردنا ورهوانها إلى وصلى الله وسنتم دعى ثبيبا محمد ودعى ألد وصحيته وسنتم

> ىنى بى مىدىنىر دىسكاك الشرف على موقع المرز المصية

#### غدمة

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له.

واشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله. ﴿ يَتَأَيُّ اللَّهِ مَنْ مَا مَنُوا أَنْقُوا أَلَقَ حَقَّ نَفَاتِهِ، وَلا تَمُونُ إِلَّا وَأَنشُم مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمر ان: ١٠٢].

﴿يَالِيُّا النَّاسُ القُوارَ لَكُمُ الَّذِي خَلَفَكُم بَن نَفْسٍ وَجِدُووَ خَلَقَ مِبْهَ اَوْجَهَا وَتَخَ يَهْهَا رِجَالاً كِيْرا وَنِسَاءٌ وَالتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي نَسَاءَلُونَ بِهِ. وَالاَّرْجَامُ إِنَّ اللَّهَ كَان طَلْكُمْ وَصَالِحُ وَالنِسَاءَ ١ ].

﴿يَتَأَيُّا الَّذِينَ امْنُوا اَنْقُوا اَللَّهَ وَقُولُوا فَوْلًا سَدِيدًا ۞ بُصْلَحَ لَكُمْ أَعَمَنَاكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُويَكُمْ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ، فَقَدْ فَازَ فَوَزًا عَظِيمًا﴾ الاحراس: ١٠-٧١).

#### أما يعد:

فإن أصدق الحديث كتاب الله، وأحسن الهدي هدي عمد ﷺ، وشر الأمور عدثاتها، وكل عدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار.

إن الله تعالى أنزل كتابه نورا وهدى وتبياننا لكل شيء، وأرسل رسوله ﷺ هاديا ومبشرا ونذيرا، فيتن لأقته ما يحتاجون إلى معرفته من أصول الدين وفروعه، وكمان من أعظم ما بينه لهم حقيقة الإيهان والكفر، والنوحيد والشرك، والإخلاص والنفاق، فها في القرآن واسته من بيان هده از مفاها، هو المصلم بسياسة والمسته والمستحد وسع والمحرم . يُحتاج معه إلى الاستدلال على ذلك بالاشتقاق، وشواهد استعمال العرب، ونحو ذلك، فلهذا يجب الرجوع في مسميات هذه الأساء إلى بيان الله ورسوله؛ فإنه شاف كاف، (١١).

ولقد سار الصحابة هجئه على ما يته القرآن، وشرحته السنة، فكان من آثار ذلك إجماعهم على أن الإيهان قول وعمل، يزيد وينقص، فعصمهم الله من الوقوع في البدعة، وصانهم عن مفارقة السنة.

ثم ظهرت الخوارج، فأعرضت عن دلالات الكتاب والسنة، وحادت في فهمها عن فهم خيار الأمة، وبالغت في الأخذ بظواهر نصوص الوعيد، فكفرت بالكبيرة، ونقت الزيادة والنقصان في الإيان، وزعمت أنه شيء واحد، إذا ذهب بعضه ذهب كله، فإما مسلم تقي، وإما كافر شقي.

وجاءت المرجنة على التقيض من ذلك، تبالغ في الأخذ بنصوص الوعد، وتخرج المعلى من مسمى الإيبان، وتجيز لأفسق الناس أن يقول: إن إيهانه كرايهان جبريل ومكاتيل!

واشند إنكار السلف عليهم، حتى قال إبراهيم النخمي فلاد : (لفتنتهم يعني المرجنة أخوف على هذه الأمة من فتنة الأزارقة). وقال الزهري: (ما ابتدعت في الإسلام بدعة أضر على أهله من الإرجاء). وقال الأرزاعي: (كان يجيي بن أبي كثير وقتادة يقولان:

<sup>(</sup>۱) الإبان الكبر، ضمر مجموع الفتاوي (٧/ ٢٨٦).

ليس شيء من الأهواء أخوف عندهم على الأمة من الإرجاء)، وقال شريك القاضي، وذكر المرجنة فقال: (هم أخيث قوم، حسبك بالرافضة خبثا، ولكن المرجنة بكذبون على انة). وقال سفيان الثوري: (تركت المرجنة الإسلام أرق من ثوب صابري)<sup>(۱)</sup>.

مع أن المرجنة كان فيهم قوم من العباد والزهاد، وخلافهم في بادئ الأمر كان كثير منه يرجع إلى اللفظ، (لكن اللفظ المطابق للكتاب والسنة هو الصواب، فلبس لأحد أن يقول بخلاف قول الله ورسول 震، لا سيا وقد صار ذلك ذريعة إلى بدع أهل الكلام من أهل الإرجاء وغيرهم، وإلى ظهور الفسق، قصار ذلك الخطأ البسير في اللفظ، سببا خطأ عظيم في المفائد والأعيال، فلهذا عظم القول في ذم الإرجاء) (٢٠).

ومنذ ذلك الزمن والناس في مسمى الإيان وحقيقته على ثلاثة أقوال:

 ١ - قول الخوارج الذين كفروا أهل الإسلام، واستحلوا الدماء والأموال، وهذا غاية في الغلو والإفراط.

٢ - قول المرجنة والجهينة ومن وافقهم، الذين أخرجوا العمل من مسمى الإيهان، وزعم أكثرهم أن الكفر لا يكون إلا بالقلب، جحودا وتكذيبا، أو عنادا واستكبارا، وهذا عاية في التفريط.

٣- قول أهل السنة الذي هو وسط بين طرفين، وحق بين باطلين، وهدى بين

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى (۷/ ۳۹۶) وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) السابق (٧/ ٢٩٤).

ضلالتين، ومؤلاء قالوا: إن الإيمان قول وعمل، يزيد وينقص، وأنه يجتمع في الرجل إيمان وكفر، وسنة ويدعة، وطاعة ومعصية، فلم يكفروا أصحاب الذنوب كما ضلت الخوارج، ولم يعطوا اسم الإيمان المطلق للقسقة والعصاة كها فعلت المرجئة، ولم يحصروا الكفر في التكذيب والجنحود، كها قالت الجهمية، بل قالوا: إن الكفر يكون قولا وعملا واعتقادا وتركا، كها أن الإيمان قول وعمل واعتقاد.

وقد صنف أتستهم في بيان هذا المعتقد السني السلفي مصنفات عدة، كالإيهان، لابن أبي شبية قلام، والإيهان لأبي عبيد القاسم بن سلام قلام، والإيهان لابن منده قلام، وتعظيم قدر الصلاة للمروزي قلام، هذا عدا ما أدرجوه ضمعن مصنفاتهم في السنة وأبو اس الاعتقاد، كالسنة لعدالله بن أحمد قلام، والسنة للخلال قلام، وغير ذلك.

وألف شيخ الإسلام ابن تيمية علا كتابيه الإيبان، والإيبان الأوسط، وهما من أفضل وأجم ماكتب في هذا الباب.

والمقصود أن السلف عنوا بالكتابة في هذه المسألة العظيمة، الأهميتها، وكترة الخلاف والاضطراب الواقع فيها، وهذا لا يغني عن التأليف المعاصر فيها، بقصد تقريبها وتبسيرها، وكشف الشبهات المستجدة التي تتبع تطور المذاهب البدعية، وانتقالها من مرحلة إلى مرحلة.

#### تطور البدع:

لقد افترقت الخوارج على نحو من ثلاثين فرقة، وافترقت المرجثة على ثنتي عشرة

فرقة، ذكرها الأشعري وغيره من أصحاب المقالات (١٠) وهذا شأن الباطل دانيا، ولاسيا أهل الدعة في القديم والحديث، تفرقٌ وتشرذه، واختلافٌ واضطراب، فهم مخالفون

اهل البدعة في القديم والحديث، تعرق وتشردم، واحتلاف واصطراب، فهم عاملون للكتاب، مختلفون في الكتاب.

والذي أحب أن أسجله هذا، أن يدعة الخوارج لم تقف عند الحد الذي عُرفت به قديها، من التكفير بالكبيرة، ونفي الزيادة والقصان، بل اتخذت أشكالا أخرى أكثر غلوا واتحرافا، كالتكفير بالعموم، وجعل الأصل في الناس هو الكفر، إلا من ثبت إسلامه وولاؤه للمذهب، والانحراف في فهم قاعلة: من لم يكفر الكافر فهو كافر، حتى نتج عنه ما يسمى بسلامل التكفير، فعظم الخطر، وازداد الشر، واستُحلت لأجل ذلك الدماء والأموال، وتكلم في هذه المسائل العظيمة الجهلة وأنصاف المتعلمين، من حدثاء الأسان، سفها، الأحلام.

وعا يؤسف له أن هذا المنهج المرذول، لم يأخذ حظه من الرد والكشف والبيان، مع الحاجة الماسة لذلك، وقد كنت عازما على تتبع شبهاتهم، والنظر في مقالاتهم، وإيرادها في هذا البحث، لكن حال دون ذلك أمران:

١- أنه لم يتيسر لي الاطلاع على ما استجد من شبهاتهم، ولم أجد الوقت الكافي لذلك، ولا أرى جدوى للكتابة في هذا الباب إلا بعد النظر في عامة مقالات القوم، وتتبع شبهاتهم للعاصرة.

<sup>(</sup>۱) انظر: مقالات الإسلامين (۱/۱۶۷- ۲۱۳)، (۲۱۳- ۲۲۳) ، النتيه والرد، لأي الحسين الملطي، ص (۱۷۸- ۱۸۰)، (۱۶۹- ۲۵۰).

٢- رأيت أن إدراج الكلام على الخوارج وشبهاتهم سيزيد من حجم الكتاب،
 زيادة تخل بالانتفاع المرجو منه.

لهذا رأيت تأخير الكتابة في هذا الموضوع المهم إلى حين.

وإذا كانت بدعة الخوارج فد تطورت على النحو الذي أشرت إليه، فإن المرجنة لم تكن عصبة على هذا النغير والتطور، لا سيها بعد انتصار الأشعري- في أول قوليه-ومتقدمي أصحابه لقول جهم، وعاولتهم التوفيق بين مذهبه ومذهب أهل السنة! فنشأ عن ذلك القول بالزيادة والنقصان وبالاستثناء، مع إخراج العمل من الإيهان، وحصر الكفر في التكذيب والجحود وما دل على ذلك.

ولئن كان هذا المسلك بالغا مبلغا كبيرا من التناقض، يدعو إلى العجب، فإن أعجب منه ما حدث في هذه الأرمنة، من دخول الإرجاء على جاعة من المنتسبين للسنة والحديث، حتى زعم بعضهم أن الكفر لا يكون إلا بالتكذيب والجعود، ونفى أن يكون شيء من الأقوال أو الأقعال هو كفر في نفسه، وزعم أخرون أن العمل كهالي في الإيهان ليس وكنا فيه، وأن تاركه بالكلية مسلم ناج تحت المشيئة، وأن الإيهان يمكن أن يقوم بالقلب قولا وعمل، في لا يظهر أثره على الجوارح بالعمل فرضا أو نفلا. هذا مع قولهم إن الإيهان قول وعمل، بزيد ويقص!

ولما كان هؤلاء أقرب إلى السنة وألصق بأهلها، فقد عظمت بهم الفتنة، وكثر لأجلهم الخلاف والنزاع، وصار فنام من الناس يظنون أن ما عليه هؤلاء هو الحق، وأن خالفيهم – مها علت أقدارهم – قد سلكوا مسلك الخوارج والمعتزلة!

بل من هؤلاء من صرح بذلك، فقال عمن كفّر تارك العمل بالكلية: (والحق أنهم بهذا يقررون مذهب الخوارج والمعتزلة، شعروا بذلك أم لم يشعروا)^^^

والمقصود أن الإرجاه لم يعد على الصورة التي كانت على عهد السلف، وهي إخراج العمل من الإيبان، ونفي الزيادة والنفصان والاستثناء فيه، حتى اشتهر عن السلف أن من قال بضد ذلك فقد برئ من الإرجاء، فقد جاء من يجمع بين النقيضين، ويقول: الإيبان قول وعمل، والكفر لا يكون بالقول والعمل، وجاء من يقول: الإيبان قول وعمل، ثم يقول: لكن يثبت الإيبان ويصح من دون العمل.

# ومنشأ هذا الانحراف أمران:

الاول: الجهل بعقيدة أهل السنة، وعدم تلقيها عن العلماء الأثبات، والاغترار بما كتبه الأنساعرة في شروحهم ومصنفاتهم، حتى صدار من طلبة العلم من يتنازغ في إيليس وفرعون، همل كانا مصدقين أم لا؟ أو يشازغ في كون الإيبان الباطن يستلزم العمل الظاهر أم لا؟! والأمر كما قال شيخ الإسلام ظلمة: (وكثير من المشاخرين لا يعيزون بين مذاهب السلف وأقوال للرجنة والجهية؛ لاختلاط هذا بهذا في كلام كثير منهم، ممن هو في باطنه يرى رأى الجهعية والمرجنة في الإيبان، وهو معظمة للسناف وأهل الحديث،

 <sup>(</sup>١) مرح ألفاظ السلف في الإيهان، ص ( ١٣٤٤، وقد سبق أن حضرت اللجة الدائمة برنامة مسياحة المسيخ عبد العزيز بن باز فيد من كتاب لنفس المؤلف، أسياء: ضبط الضوابط في الإيهان وتواقضه، انظر الملحق رقم ؟

فيظن أنه يجمع بينهما، أو يجمع بين كلام أمثاله وكلام السلف)(١٠.

ثم الجهل بعقيدة المرجنة والجههية في باب الإيان والكفر، مما جعل بعضهم بنازع في كون المرجنة تتب عمل القلب، ويظن أنه إن أثبت عمل القلب في الإيبان فقد برئ من الإرجاء، ومنهم من يعتمد على المقولة السائرة المنسوبة للمرجنة من أنه لا يضر مع الإيان ذنب، كما لا يفع مع الكفر طاعة، فإذا ذكر الإرجاء، فهذا هو، مع أن هذه المقالة، لا يعرف قاتلها، كما يقول شيخ الإسلام".

الثاني، التعصب المذموم، والتعالي عن الرجوع إلى الحق، والتشبث بنو لات بعض العلماء وطلبة العلم، ثم الانتصار لهذه الزلات، حتى غدا من المألوف أن يُرى بين الحين والآخر مؤلّف ينتصر لهذا الرأى، ويجُلبُ له ما استطاع من شبهات.

قال الشيخ صالح الفوزان حفظه الله مشيرا إلى هذه الفرقة الجديدة، ومبينا سبب الانحراف: (والمرجة أربع طوائف:

الطائفة الأولى: غلاة المرجئة، وهم هؤلاء الجهمية الذين يقولون: الإيهان مجرد المرفة.

الطائفة الثانية: الأشاعرة وهم الذين يقولون: الإيهان هو التصديق بالقلب فقط ولو لم ينطق بلسانه، لا مجرد المعرفة.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ۲۹٤).

<sup>(</sup>٢) انظر ص ٢٩٥ من هذا البحث.

الطائفة الثالثة: الكرامية الذين يقولون: إن الإيهان هو النطق باللمسان ولـو لم يعتقـد بقلبه.

الطائفة الرابعة: مرجئة الفقهاء الذين يقولون: الإيمان قول باللسان واعتقاد بالقلب ولا تدخل الأعمال في حقيقة الإيمان.

وهناك فرقة خامسة ظهرت الآن، وهُم الذين يقُولون إن الأعمال شرطٌ في كمال الإيمان لواجب، أو الكمال المُستحب)(''.

وذكر الشيخ حفظه الله مذهب المرجنة في الكفر، فقال: (والكفر عندهم هو التكذيب، إذا كذب بربوبية الله أو بالرسالة فهو كافر، والإيهان عندهم هو التصديق فقط، وأما الأعمال فلا تدخل في حقيقة الإيهان، فلو سجد للصنم أو سب الله ورسوله أو داس المصحف، فهو ليس بكافر حتى يكذب بقلبه، فمجرد أقواله وأفعاله لا تدل على كفره، هذا مذهب غلاة المرجنة، ويظهره بعض المتعالين اليوم ولا حول ولا قوة إلا بالله.

وسبب وقوعهم فيه هو الجهل؛ لأنهم لم يتعلموا العقيدة ويأخذوها عن العلماء، وإنها أخذوها من أوراق ومن دفاتر، ولم يعرفوا أصول الدين والإيهان. وكون الإنسان يتعلم من الكتب أو عل الجهال والمتعالمين يوقع في هذا الخطر، والمشكلة أنهم يؤوَّرون عل شباب المسلمين)".

التعلبق المختصر على القصيدة النونية (٦٤٧/٢) وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) السانق (٢/ ٥٤٥)، وانظ : (٢/ ٠٤٠).

وقال حفظه الله: (فقصر نواقض الإسلام على الجحود فقط، غلط، وبعض الكتّاب المتعالمين اليوم بجاولون إظهار هذا الذهب، من أجل أن يصير الناس في سعة من الدين، ما دام أنه لم يجحد فهو عندهم مسلم، إذا سجد للصنم، وقال: أنا ما جحدت، وأنا معترف بالتوحيد، إنها هو ذنب من الذنوب. أو ذبح لغير الله أو سب الله أو سب الله أو سب الله أو سب الله يجحد، وهذا غلط كبر، وهذا يضيع الرسول أو سب الدين، يقولون: هذا مسلم؛ لأنه لم يجحد، وهذا غلط كبر، وهذا يضيع الدين غاما، فلا يبقى دين، فالواجب الحذر من هذا الخطر العظيم)<sup>(17)</sup>

وقد تصدى أهل العلم لهذه البدعة المعاصرة، وحذروا من أشهر الكتب الداعية إليها، بيانا للحق، وإنكارا للمنكر، ونصحا للأمة، فجزاهم الله خيرا<sup>(٢)</sup>.

# سبب التأليف:

والذي دعاني إلى كتابة هذا البحث، هو كثرة ما رأيت من المقالات والدورد والشبهات، التي تتار حول مسألة الإيهان وعلاقته بالعمل، ما خيل لكثير من الناشئة أن ما عليه المخالف هو مذهب أهمل السنة والجهاعة، وأن أهمل العلم الذين حذروا من أولئك المخالفين، قد فاتهم الحق في هذه المسائل، وخفي عليهم ما يذكرونه من الدلائل، وأنهم مدفوعون لأغراض شخصية، أو تأثيرات حزية، إلى غير ذلك عا لا يليق نشره.

وقد بلغ الأمر بأحدهم أن جعل القول بتكفير تمارك الصلاة، قولَ الخوارج والمعتزلة! مع النماسه العذر لمن قال به من السلف، كما يُلتمس العذر لقتادة عليه في قوله

<sup>(</sup>١) التعليقات المختصرة على العقيدة الطحاوية، ص (١٤٤).

<sup>(</sup>٢) انظر الملحق رقم ٣٠٢،١، ٤

بالقدر، ولابن خزيمة في كلامه على حديث الصورة! (١١

ولائلك أن هذه جناية عظيمة على السلف والأندة، فكيف يُجعل القول الحق الذي دلت عليه الأدلة، وهو قول جماعة من الصحابة، وحكى غير واحد إجماعهم عليه، كيف يُجعل قول الحوارج والمعتزلة، ويقال هذا على سبيل الذم والتنفير منه، مع أنه لا يخفى على من شمر راتحة العلم، أن الخلاف في هذه المسألة دائر بين أهل السنة رحمهم الله.

وإنها ذكرت هذا ليُدرك القارئ مدى الحاجة إلى التأليف في هذه المسائل، وكشفِ الشبهات المضلة التي أصبحت تُنشر على الملا، وتزداد يوما بعد يوم.

وقد تأملت عامة ما كتبه المخالفون في هذه المسألة، فوأيته لا يخرج عن أربعة أمور: ا**الان:** شبهة قديمة، أوردتها المرجة، وتقضها أهل المسنة، كالاستدلال بالعمومات لواردة في فضل الشهادتين، ونجاة أهلهما.

الثَّاني: نقول عن أهل العلم، وُضعت في غير موضعها، وفهمت على غير المراد

(۱) من مقال منشور على موقع: الساحة العربية، بتاريخ ۲۰۹۰/۱۹ به الصاحب ضبط العضوابط المشار إليه أنفاء ثم عاد ونشر مقالاً في نفس الموقع بتاريخ ۱۵/ ۲۰۰۱م بعنوان: (الا تقوم حجة الله عمل العاد إلا بشيخ الإسلام رحمه فله ؟ دعوة للتأمل) زعم فيه أن شيخ الإسلام فقع له كلام متناقض، ونسب إليه أنه يقول: بأن فن يتخفر قارق القطلاء قائلٍ يقول القولوج، بينا بقول في موضع آخر: من قالً من العلماء إنّ نارك الصلاع الانتقال ويُتشل مع إسلام، فقد دخلت علم شيخة الإرجاء.

قلت: وإذا كان هذا حال من درس في الجامعات الشرعية، وعاش بين أهل العلم، وكيف بالجهال اللغين لم يحصلوا شبئا من ذلك أو ما نسبه إلى شيخ الإسلام في الأول، خطأ ظاهر، مبني عمل سوء الفهم، كما سيأتي إيضاحه يعول الله. منها، وكثير منها أو أكثرها خارج عن محل النزاع.

الث**ان**ة: نقول عن أهل البدع، عن عرفوا بالانحراف عن عقيدة أهل السنة في هذا الباب.

الوابع: شبهات عقلية، رام منها المخالف التشكيك فيها أجمع عليه أهل السنة من لزوم العمل لصحة الإيهان.

قرآيت الحاجة ماسة إلى كشف هذه الشبهات، وتوضيح هاتيك النقول، وهذا ما تجده في الباب الرابع من هذه الرسالة، فقد أجبت- بحمد الله- عن جميع شبهاتهم ونقوهم، أملا أن يكون ذلك عونا ضم والأتباعهم على الرجوع إلى الحق، والاعتصام بالسنة، والالتفاف حول علم، الأمة.

ورأيت تمام ذلك بأمرين:

الأول: تأصيل مسألة الإيمان والكفر عند أهل السنة والجماعة، وعند مخالفيهم، حتى لا يضيع الحق بين الأخذ والرد، والعرض والنقض.

وقد استغرق هذا البايين الأول والثاني، ثم جعلت الباب الثالث في بيان منزلة العمل وحكم تاركه، مبرز القضية التدرّم بين الظاهر والباطن، بذكر أدلتها وحدودها وموقف المرجنة منها، ومعتمدا عل إجماع أهل السنة في عدم إجزاء الإيمان من دون عمل الجوارح، وإجماع الصحابة على تكثير تارك الصلاة، وختمت ذلك بغضل مهم جمعت فيه أقوال الأثمة من زمر الصحابة إلى عصر نا هذا في مان منذ أن المعلى وحكمة تاركد.

- النقاق: التزام الأدب مع المخالف، وتجنب الغلظة والفظاظة، فضلا عن السب والتجريع، والانطلاق من كون المردود عليهم تجمعنا بهم أخوة الدين، وشرف الانتساب إلى منهع أهل السنة، وسلف الأمة، وأنّ ما وقعوا فيه هو من باب الزلة والمفوة التي يرجى زوالها، إذا حصل التعبر والتجرد والإنصاف، بإذن الله.

وحيث قلت: (المخالف) فمرادي به جميع من خالفوا في مسألة الإيهان من المعاصرين، من أصحاب الكتب والمقالات، نسأل الله لنا ولهم الهداية.

#### شبهة وجوابها:

رأيت بعض المتفنين يقلل من أهمية الكتابة في هذه المسائل، ويزعم أنه يكفى أن يكون الجميع متفقين على أن العمل مطلوب، يثاب فاعله ويعاقب تاركه، وأن سب الله تعالى أو سب نب على أو السجود للصنم، عمرم تحريا غليظا، وفاعله معرض للكفر، حتى لو قال البعض: إن هذه الأعمال ليست كفرا في ذاتها، أو قال: إن ترك العمل بالكلية لا ينقض الإيهان، فحسبنا الانفاق المذكور، بدلا من تضبيع الجهود في التأليف والرد والنقض.

#### وجواب هذه الشبهة من وجوه:

الاول: أن السلف الذين هم أعلم منا بالكتاب والسنة، والمصلحة والفسدة، وأحرص على نفع الأمة، قد أنكروا ما هو أيسر من ذلك من بدع المرجنة، وصنغوا في ذلك مصنفات.

الثَّاني: أن البدعة إذا لم تُنكر، ذاعت وانتشرت في الأمة، فشب عليها الصغير، وهرم

عليها الكبير، وربيا تعذر قلعها من النفوس. وهذه بدعة الإرجاء المعاصرة، الملفقة من قول السلف وقول المرجنة الأوائل؛ إنيا انتشرت لتراخي بعض أهمل العلم أولاً في التحذير منها، والإنكار على أهلها، حتى صنف أصحابها مصنفات، أدخلت الشبهة على كثير من الناس.

الثانث: أن الجهل بالصول الإبهان والكفر، من أعظم أنواع الجهل، الذي بجب السعي في إزائته، ورقعه، فينبغي أن تتضافر الجهود ليبان عقيدة أهل السنة في هذه المسائل، والتحفير من بدعتي الخوارج والمرجنة، والمكتبة الإسلامية لا زالت بحاجة إلى الذيد من ذلك.

الوابع: أن الأمر لا يقف عند الحلاف في كون هذا الفعل كفرا أو معصية فقط، بل يتعداه إلى فهم عشرات النصوص المتعلقة بذلك، وفهم ما كتبه السلف والأقمة في هذا الباب والتأليف إنها يقصد به بجموع هذه الأمور.

المغامس: أن العلم بها أحدث المرجنة، في باب الإيبان والكفر، عما تتأكد معرفته في هذه الأيام، فقد اندفع بعض الناس بجهل - يردون بدعة الغلو في التكفير، بتبني بعض مقالات المرجنة، وهكذا تنشأ البدع، وتتطور، في جو من الحياس والعاطفة، بعيدا عن التأصيل العلمي، ولذا فالحاجة ماسة إلى بيان مقالات الإرجاء، ومقالات الخوارج، وأرجر أن يكون في هذا المحت - وما يليه بإذن الله - إسهام نافع في هذا الباب. \_ نبیــ \_\_\_\_

#### خطة البحث:

وقد جعلت البحث في أربعة أبواب، مع تمهيد وخاتمة، على النحو التالي:

# الباب الأول: مفهوم الإيمان والكفر عند أهل السنة والجماعة

وفيه فصلان:

# الفصل الأول: مفهوم الإيمان عند أهل السنة والجماعة

وفيه سبعة مباحث:

١. الإيهان لغة

٢. الإيمان شرعا

٣. تفصيل القول في حقيقة الإيمان

أصل الإيان وفرعه

٥. زيادة الإيان ونقصانه

---

٦. الاستثناء في الإبيان

الفرق بين الإيان والإسلام
 الفصل الثانى: مفهوم الكفر عند أهل السفة والجماعة

وفيه ستة مباحث:

١. الكفر لغة وشرعا

٢. الكفر يكون قولا باللسان واعتقادا بالقلب وعملا بالجوارح

٣. الكفر الأكبر والأصغر

و الإيمان عند السلف \_\_\_\_\_

الاحتياط في تكفير المعين

٥. حكم مرتكب الكبيرة

٦. الفاسق الملي

الباب الثاني: مفهوم الإيمان والكفر عند الفرق

وفيه سبعة فصول:

الفصل الأول: الإيمان عند الخوارج والمعتزلة

الفصل الثاني: في بيان منهب الجهمية

وفيه ثلاثة مباحث:

١. قولهم في الإيمان

٢. مفهوم الكفر عند الجهمية

1. مفهوم الحفر عند الجهـ ٣. أغلاط جهـم

الفصل الثالث: في بيان مذهب الكرامية

الفصل الرابع: في بيان منهب الأشاعرة

وفيه خسة مباحث:

١. فولهم في الإيبان

قولهم في الزيادة والنقصان

٣. قولهم في الاستثناء

الفرق بين تصديق الأشاعرة ومعرفة جهم

٥. مفهوم الكفر عند الأشاعرة

الفصل الخامس: في بيان مذهب الماتريدية

وفيه مبحثان:

١. قولهم في الإيمان

٢. مفهوم الكفر عندهم

الفصل السادس: في بيان مذهب مرجئة الفقهاء

وفيه مبحثان:

١. قولهم في الإيمان

هل الخلاف بين أهل السنة ومرجئة الفقهاء حقيقي أم لفظي؟

الفصل السابع: سمات الإرجاء المعاصر

وفيه ثلاثة مباحث:

ا. حول ما ينسب إلى المرجئة من قولهم: لا يضر مع الإيهان ذنب

٢. حول قول بعض السلف: من قال: الإيهان قول وعمل يزيد وينقص فقد

برئ من الإرجاء

٣. مقالات الإرجاء في هذا العصر

الباب الثَّالَث: علاقة العمل بالإيمان

وفيه ثلاثة فصول:

الإيمان عند السلف

الفصل الأول: التلازم بين الظاهر والباطن

وفيه أربعة مباحث:

١. مفهوم التلازم

٢. المرجئة وإنكارهم للتلازم

٣. أدلة التلازم بين الظاهر والباطن

كفر الإعراض.

الفصل الثَّاني: إقامة البرهان على أن ترك العمل الظاهر بالكلية ناقض للإيمان

وفيه مبحثان:

١. تحرير محل النزاع

٢. أدلة أهل السنة

وفيه ثلاثة مطالب:

التلازم بين الظاهر والباطن

٢. إجماع أهل السنة على أن العمل جزء لا يصح الإبيان إلا به

إجماع الصحابة على تكفير تارك الصلاة

الفصل الثَّالثُ: نقولُ عن أهل العلم في بيان منزلة عمل الجوارح وحكم تَّاركه

الباب الرابع: كشف شبهات المعاصرين

وفيه ثلاثة فصول:

#### الفصل الأول: الجواب عن أدلة المخالفين النقلية

وفيه ستة مباحث:

- ١. الجواب المجمل.
- ٢. الجواب عن استدلالهم بحديث البطاقة
- ٣. الجواب عن استدلالهم بحديث: "لم يعملوا خيرا قط"
- ٤. الجواب عن استدلالهم بحديث: "لم يعمل خيرا قط إلا التوحيد"
  - ٥. الجواب عن استدلاله بحديث "يدرس الإسلام"
- الجواب عن استدلافم بحديث معاذ فشئ حين بعث إلى اليمن

# الفصل الثَّاني: كشَّف الشَّبهات العقلية

# وفيه الإجابة عن ثنتي عشرة شبهة للمخالف.

الفصل الثَّالث: توضيح ما اشتبه على الخالف من كلام أهل العلم و قد سبعة عشر مبحثا:

- ١. نقل عن الإمام سفيان بن عيينة ﴿ عُد ، ت: ١٩٨ هـ
- ٢. نقل عن الإمام الشافعي هُلِنْد ، ت: ٢٠٤هـ
- ٣. نقل عن الإمام عبد الله بن الزبير الحميدي ظع ، ت: ٢١٩هـ
  - ٤. نقل عن الإمام أحمد بن حنيل ولله ، ت: ٢٤١هـ
  - ٥. نقل عن الإمام ابن قتيبة الدينوري ﴿ عُلام ت: ٢٧٦هـ
  - نقل عن الإمام محمد بن نصر المروزي على من ٣٩٤ هـ

- ٧. نقل عن طائفة من أهل الحديث، حكاه المروزي عجم
  - ٨. نقل عن الإمام ابن منده وظع، ت: ٣٩٥ هـ
    - ٩. نقل عن الإمام ابن حزم الله عن ٤٥٦ هـ
  - ١٠. نقل عن الإمام البيهقي فلع، ت: ٤٥٨ هـ
  - ١١. نقل من القاضي عياض وللد، ت: ١٤٥هـ
  - ١٢. نقل عن الإمام ابن الصلاح ظام، ت: ٦٤٣هـ

الإمام ابن القيم ١٤٤ ، ت: ٧٥١ هـ

- C. \_ D. ( 20 0 )
- جلة نقول عن شيخ الإسلام ابن تبعية ظه ، ت: ٧٢٨ هـ
  - , , , , , , ,
  - ١٥. نقل عن الإمام ابن أبي العز الحنفي ﴿ لا ، ت: ٧٩٢ هـ
  - ١٦. نقل عن الإمام ابن رجب الحنبلي ﷺ ، ت: ٧٩٥هـ
  - ١١. نقل عن الحافظ ابن حجر العسقلاني على ، ت: ٨٥٢هـ

و ختمت ذلك بإيراد فهرس لمراجع البحث، وللموضوعات، واقتصرت على ذلك خشية الإطالة.

هذا وأسأل الله تعالى أن يجعل هذا العمل خالصا لوجهه الكربيم، وأن ينفع به كاتبه وقارته، وأن يجزي مشاتخي وإخواني وكل من أعان على إتمام هذا البحث، إنه جواد كربم، وصلَّ اللهم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.



تنبيه:

لم أكد أنتهي من كتابة هذا البحث، وتقديم هذه القندة، حتى اطلعت على كتاب بعنوان: النيان لعلاقة العمل بمسمى الإيان، تأليف: أي معاوية على بن أحد بن سوف، الطبعة الثانية، ط. العلوم والحكم، المدينة المتورق، والكتباب جيّد في مضعونه، نافع لمن قرآء، موافق لأهل السنة في تقرير متزلة العمل من الإيمان، إلا أنه عند تدقيق النظر يتبين إن المؤلف عنه الله عنه - قد استفاد أهم ما في كتابه من غيره، دون عزو و لا تنبيه، وهذا يخالف طراق أهل العلم في ترك تشيم الواحد منهم بها لم يُعط، فضلا عن خالفته للأمانة العلمية، وقد نال بحثي هذا نصيا وافر امن صنيعه، إذ وجدتُ مباحث من كتابي هذا، الذي يبلغ ٢٨٧ صفحة، كما أنه قدل الشيء نقسه مع بحوث أخرى، ويبان ذلك كما يلي:

> . وهي سبعة مباحث أخذها بألفاظها، على النحو التالي:

> > ١ - الإجابة عن حديث: الم يعملوا خبرا قطا.

٢- توضيح ما اعتمد عليه المخالف من كلام ابن مندة كله.

٣- توضيح ما اعتمد عليه المخالف من كلام محمد بن نصر المروزي غلم.

٤- توضيح ما نقله المروزى والله عن طائفة من أهل الحديث.

٥- توضيح ما اعتمد عليه المخالف من كلام البيهقي على م

٦- توضيح ما اعتمد عليه المخالف من كلام شيخ الإسلام عظم، الموضع الأول.

٧- توضيح ما اعتمدوا عليه من كلام ابن رجب عظه .

وقد كنت نشرت هذه المباحث، من نحو خمس سنوات، في علد من مواقع الإنترنت، وقديتُ منهم تشجيعا على الإنترنت، وقديتُ منهم تشجيعا على الإنترنت، وقديتُ منهم تشجيعا على الحراجها ضمن مؤلف يجمع شتات هذه المسألة، فيا كان من هذا الأخ حداه الله - إلا أن أخذها أخيمة الجرادة، ولم يكتف بإيراد ما فيها من نقول، بل أخذها بجملتها، لم يغير فيها إلا كليات أو جلا معدودات، حتى إنه حافظ على نفس علامات الاستهام والتحجيد، كما كنت كتنها مواه ب ادا

## ومن جملة ما وقع له أثناء هذا العمل:

۱- أنه يقل عباري التي تشير إلى شيء مسبق له ذكر في أثناء بحثي، ولم يسبق له ذكر في كتابه أخيرة و كتابه فعن ذلك كتابه أفيقة كما هو دون تتبه لكونه يحيل بهذه الطريقة على ما ليس في كتابه، فعن ذلك قوله في توضيح ما نقله المروزي عن أهل الحديث: (وبياته وتوضيحه من رجوه: الأول: قد تقدم أن الأقوال المخالفة لإجماع أهل السنة، لا تخرج عن واحد من أربعة أمور، وتكوث في الاجماع أهل النشق نحن والمخالف على خطف، فلا يجوز الاحتجاج به) انتهى.

وهو لم يقدّم ذكر هذه الوجوه مطلقا، لا أربعة، ولا ثلاثة، وإنها هذا كلامي أخذه بحروفه والله للستعان.

٢- أنه ينسب لنفسه ما يُعلم يقينا أنه كلام غيره، فتراه يقول في الجواب عن كلام البهقي: (وقبل ذكر كلام البهفي والتعليق عليه، أرى ضرورة التعريف بمنهج البهفي

في إيراب الاعتفاد الآخرى، فقد يُطن من خلال استشهاد بعض"السلفين"ا يكلامه في الإيان أنه سلفي المتقد، والحقيقة أنه أحد أئمة الأشاعرة الذين كان لهم جهود كبيرة في خدمة ونشر المذهب الأشعري).

وهذا أيضًا كلامي أخذه بحروفه اللهم إلا أيّ قلت: (لهم جهود عظيمة في خدمة ودعم المذهب الأشعري) بل لم يسلم القوسان الصغيران حول كلمة: "السلفيين" من أعله ا

> ومن ذلك قوله: (**نقدكنت ارجَح أ**ن مراد البيهقي ب"الاعتقاد" ...) و هو كسايقه تماما.

وريعة قيل: إن الباحث أراد اغتنام الفائدة ونشرها، ولم تطب نفسه بالإحالة على مواقع الإنترنت، ولم يكن لديه الوقت لكتابتها بأسلوب، فهذا قد يكون علره فيها ذهب إليه، لكنه - هذاه الله- وقع في مثل هذا العمل في الطبعة الأولى لكتابه أيضا: فصنع هذا الصنع نفسه مع كتاب مطبوع مشهور، وآخر لم يكن قد طبع بعد، وهو ما سأوضحه في ثانيا، وثالثا.

فمن صفحة 7.9 إلى صفحة 777 قبيل الخاتمة (الطبعة الأولى): مأخوذ بالفاظه ونقوله من كتاب النواقض، إلا أنه غير في ترتيب بعض المباحث، واختصر بعضها، وعدّل كلهات يسيرة، ولولا خشية الإطالة ليبت مواضع ذلك من الكتابين، وكيف أنه يسطو على أسلوب المؤلف، ومقدماته، وتعليقاته، واستشهاداته، ناسبا ذلك لنفسه!

وقد اكتشف عدد من طلبة العلم صنيعه هذا، ومنهم من حذّره ونصحه، و لهذا أراه في الطبعة الثانية قد حذف أكثر هذه المباحث، وعوض ذلك بأخذ ٥٠ صفحة من كلامي!

## ثالثًا: بيان ما نقله الكاتب هذاه الله - من كتاب: ظاهر الإرجاء ، للنكتور سفر بن عبد الرحمن الحوالي:

إن الناظر في كتابه بجد أن كثيرا من مباحثه التي استغرقت النصف الأول منه، مأخوذ بحروفه من كتاب: ظاهرة الإرجاء، مع إحالة بجملة في نهاية المطاف. انظر مبحث: الإيهان حقيقة مركبة، ص ٢٧ - ١٢٧، ومبحث: رد الشبهات النقلية والاجتهادية للمرجنة، ص ١٦٨ - ١٥٢، فهذا حال كتابه في طبعته الأولى والثانية، نسأل الله لنا وله المذاف.

وفقاما أقول، إن بيان المنهج السلقي، والدفاع عن عقيدة أهل السنة والجياعة شرف خطير، ومقام من الفضل كبير، إلا أنه ينيغي أن يكون بعلم وعدل، لا بجهل وظلم، وأنا شاكر للاخ ما نشره من العلم الذي كتبة، غافرً له ما كان من اعتداء على حقي، كون ذلك إنها كان دفاعا عن المنهج الحق، والقول الصدق، لكن أهمس في أذن، وأذن كل من تصدّى لمثل هذه الأبواب الخطيرة أن لا تشيوا بها، السنة بلطخ الظلم والمعاصي، فإن من صنف فقد استهدف، ومن تسمى باسم السنة ثم خالفها فلربًا جر بفعله النقيصةً عليها من حبث لا يشعر، والله أعلم وأحكم.

# المتناك كأول

مفهوم الإيمان والكفرعندأهل السنة والجاعة

يشتمل على:

الْفَطْيَالُكُالْمَأْوَّلَ: مفهوم الإيهان عند أهل السنة والجماعة

الْفَطْيِلُ الثَّالِينَ: مفهوم الكفر عند أهل السنة والجماعة



## الفَطْيِلُ الْأَوْلَ

مفهوم الإيمان عندأهل السنة والجاعة

به سبعة مباحث:

۱ . الإيبان لغة ۲ . الإيبان شرعا

. الإيهان -

٣. تفصيل القول في حقيقة الإيمان

٤. أصل الإيهان وفرعه

٥. زيادة الإيهان ونقصانه

٦. الاستثناء في الإبهان

٧. الفرق بين الإيهان و الإسلام



#### المبحث الأول: الإيمان لغة

اشتهر عند أهل اللغة تعريف الإيمان بالتصديق، حتى ادعى بعضهم الإجماع على ذلك.

قال الأزهوي على: (واتفق أهل العلم من اللغويين وغيرهم أن الإيمان معناه: التصديق)(١).

ويين أن الأصل في الإيمان: (اللدخول في صدق الأمانة التي انتمنه الله عليها، فإذا اعتقد التصديق بقلبه كها صدق بلسانه، فقد أدى الأمانة وهو مؤمن، ومن لم يعتقد التصديق بقلبه فهو غير مؤد للأمانة التي اتسته الله عليها وهو منافق)<sup>771</sup>.

ومن أهل اللغة من فسر الإيبان با يتضمن عمل القلب، ولم يقصره عمل التصديق. قال ابن منظور: (وحدَّ الزجاج الإيبانُ قفال: الإيبانُ إظهارُ الخضوع والقبول للشَّرِيعة ولها أتنى به النبئُ، واعتقادهُ وتصديقُه بالقلب<sup>(٣)</sup>. وقال الفيروزآبادي: (والإيبان: الثقة وإظهار الخضوع، وقبول الشريعة<sup>(1)</sup>.

-والقول بأن الإيهان هو التصديق رده شيخ الإسلام ابن تيمية ظله: من وجوه كنرة، حاصلها:

(1) تهذيب اللغة (١٥/ ٥١٣)، وانظر: لسان العرب، تاج العروس، مختار الصحاح، النهاية: مادة (أمن).
 (۲) تهذيب اللغة (١٥/ ٥١٣).

<sup>(</sup>۱) چيپ انسه (۱۲/۱۳). (۱) ليان العرب (۲۲/۱۲).

<sup>(</sup>٤) القاموس المحيط ص (١٥١٨)، وانظر: تاج العروس مادة (أمن).

١- أن لفظ التصديق يتعدى بضمه، دون لفظ الإيهان، فإنه لا يتعدى إلا بالباء أو اللام، فيقال (للمنخبر إذا صدفت، صدف، ولا يقال: آمنه و آمن به، بل يقال: آمن له، كها قال تصلل: ﴿ فَلَمَامَنَ لَهُ لُوحَةً ﴾ (" و قال: ﴿ فَمَا مَامَنَ لِمُوسَى إِلاَ ذُرِيَّةٌ مِنْ قَوْمِيهِ ﴾ (")، و قال فرعون: ﴿ المَنْمُ لَهُ، قَتَلَ أَنْ مَاذَنَ لَكُمْ ﴾ (")، و قالوا لنوح: ﴿ أَكُوْمِنُ لَكُوَالْتِمَكَ الْإِذَلُونَ ﴾ (") (").

٣- أنه ليس مرادنا للفظ التصديق في المدنى، فإن الإبيان لا يستعمل إلا في الأمر الذاب، بخلاف التصديق فإنه يستعمل في كل خبر، الذي يؤتمن عليه المُخبر، كالأمر الغائب، بخلاف التصديق فإنه يستعمل في كل خبر، (فإن كل غبر عن مشاهدة أو غبب يقال له في اللغة: صدّفق، كيا يقال: كثب، وأما لفظ الإبيان فلا يستعمل إلا في الخبر عن غائب، لم يوجد في الكلام أن من أخبر عن مشاهدة؛ كقوله: طلعت الشمس وغربت، أنه يقال: أمناه، كيا يقال: صدقناه... فإن الإبيان مشتق من الأمن، فإنها يستعمل في خبر يؤتمن عليه المخبر، كالأمر الغائب الذي يوقمن عليه المخبر... فاللفظ تنضمن مد الاستدن و معنى (الاتبان) والأمانة، كيا ملل علمه الاستعمال والاشتفاق،

<sup>(</sup>١) سورة العنكوت أبة: ٢٦

<sup>(</sup>٢) سورة يونسي آية: ٨٣

<sup>(</sup>٣) سورة طه، آية: ٧١

۱۱) سوره طه، ایه: ۲۱

 <sup>(</sup>٤) سورة الشعراء، آبة: ١١١

<sup>(</sup>٥) الإيمان الكبير ضمن مجموع الفتاوي (٧/ ٢٩٠).

ولهذا قالوا: ﴿وَمَا ٓأَنتَ بِمُوْمِينٍ لِنَتَا﴾ (") في لا نقر بخبرنا ولا تلق به ولا تطمئن إليه ولو كنا صادقين؛ لأنهم لم يكونوا عنده عن يؤتمن على ذلك، فلو صدقوا لم يأمن لهم) (").

٣- أن لفظ الإيمان في اللغة لم يقابل بالتكذيب كلفظ التصديق، فإنه من المعلوم في اللغة أم يقابل بالتكذيب كلفظ التصديق، فإنه من المعلوم في اللغة أن كل غير يقال له: صدقت أو كذبت، ويقال: صدقناه أو كذبتاه، بل المعروف في مقابلة الإيمان لفظ الكفر، والكفر لا يختص بالتكذيب، بل لو قال: أنا أعلم أنك صادق لكن لا أتبعك، بل أعاديك وأبغضك وأخافك لكان كفره أعظم، فلها كان الكفر القابل للإيمان ليس هو التصديق فقط، قطم علم أن الإيمان ليس هو التصديق فقط "ك.

٤- أن التصديق إنها يعرض للخبر فقط، فأما الأمر فلبس فيه تصديق من حيث هو أمر، وكلام الله خبر وأمر، فالخبر يستوجب تصديق المخبر، والأمر يستوجب الانقياد له

(١) سورة يوسف، أية: ١٧

<sup>(</sup>٦) جموع الفتاري (٧/ ٢٩١) وما معدها، وانظر: الإيبان الأوسط ضمن جموع الفتاري (٧/ ٥٥٠.)
(٣) ومعلوم أن المجلد السابع من جموع الفتاري بيشمل على الإيبان الكبير، الذي ينتهي ص
(١٠٤)، والإيبان الأوسط الذي يبدأ من صفحة (١٤١) حتى (١٢٢)، وسيجري الاقتصار في الإحالة خاليا على "جموع الفتاري" طلبا للانتصار.

<sup>(</sup>٣) السابق (٧/ ٢٩٢).

الباب الأول: الفصل الأول \_\_\_\_

والاستسلام، وهو عمل في القلب جماعه الخضوع والانقياد للأمر(١٠).

### الاقرب تفسير الإيمان بالإقرار:

وأولى ما يفسر به الإيمان في اللغة أنه الإقرار الذي يتضمن تصديق القلب وانقياده، قال شيخ الإسلام علاد : (وإنما يقال: آمن له، كما يقال: أقورت له. فكمان تفسيره بلفظ الإقرار أقرب من نفسره بلفظ التصديق مع أن بينجها فرقاً ('').

وقال: (ومعلوم أن الإيهان هو الإقرار لا بجرد التصديق، والإقرار ضمن قول القلب الذي هو التصديق، وعمل القلب الذي هو الانقياد)(٣).

وقال: أو المقصود هنا أن لفظ الإيهان إنها يستعمل في بعض الأخبار، وهو مأخوذ من الأمن، كما أن الإقرار مأخوذ من قرّ، فالمؤمن صاحب أمن، كما أن القر صاحب إقرار، فلا بد في ذلك من عمل القلب بموجب تصديقه، فإذا كان عالما بأن محمدا رسول الله ولم يقترن بذلك حبه وتعظيمه، بل كان يغضه ويحسده ويستكبر عن اتباعه، فإن هذا ليس بمؤمن بع، بل كافر به (<sup>10)</sup>.

 <sup>(</sup>١) الصارم السلول (٢/ (٩٦٧)، وانظر أرجه العرق بين الإيهان والتصديق في: زيادة الإيهان ونقصائه للدكتور عبد الرزاق بن شيخنا عبد المحسن العباد ص (١٨) وما بعدها، و التعريفات الاعتقادية لسعد بن عمد آل عبد اللطيف ص (١٥٠ - ١٠٥).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى (۷/ ۲۹۱).

<sup>(</sup>٣) السابق(٧/ ٦٣٨).

<sup>(</sup>٤) السابق (١٠/ ٢٧١).

\_\_\_\_ مفهوم الإيمان عند أهل السنة والجماعة \_\_\_\_\_

وقال الشيخ ابن عثيمين فخد: (وفذا لو فسر الإيان بالإقرار لكان أجود، فضول: الإيان: الإقرار، ولا إقرار إلا بتصديق، فقول: أقو به، كها نقول: آمن به، وأقر لمه، كها نقول: آمن له، هذا في اللغة)(١٠).



#### البحث الثاني: الإيمان شرعاً

الإيهان في الشرع حقيقة مركبة من القول والعمل: قول القلب وقول اللسان، وعمل القلب وعمل الجوارح.

قال ابن القيم عجمد: (وهاهنا أصل آخر: وهو أن حقيقة الإيهان مركبة من قول وعمل، والقول قسيان: قول القلب وهو الاعتفاد، وقول اللسان وهو التكلم بكلمة الإسلام، والعمل قسيان: عمل القلب وهو زيته وإخلاصه، وعمل الجوارج)(<sup>(1)</sup>.

وقال شيخ الإسلام علم: (ومن أصول أهل السنة والجماعة أن الدين والإيهان قول وعمل: قول القلب واللسان، وعمل القلب واللسان والجوارح)(17)

وقد حكى غير واحد إجماع أهل السنة على ذلك<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) الصلاة وحكم ناركها ص (٤٥).

<sup>(</sup>٦) الواسطية مع ترحها لاين عثيبين (١/٣٦)، وقد قسر الشيخ اين عثيين فجد عمل اللسان بأنه حرى الداسطة مع تصديل اللسان: حلى السان ما السان ما السان على السان الله وعلى السان الله وعلى الله وعلى الله الله وعلى الله والله وعلى الله وعلى الله وعلى الله وعلى الله وعلى الله والله والله وعلى الله وعلى الله والله وعلى الله وعلى الله وعلى الله والله والله وعلى الله والرفتا طبها الله والله وعلى الله والرفتا طبها الله والله و

 <sup>(</sup>٣) وهذا الإجاع مستند عشرات التصوص من الكتاب والسنة، يأق ذكر بعضها في البحث التالي عند
 تفصيل القول في حقيقة الإيمان.

قال الإمام الشافعي هج: (وكان الإجماع من الصحابة والتابعين ومن بعدهم ومن أدركناهم يقولون: الإيمان قول وعمل ونية، لا يجزئ واحد من الثلاث إلا بالآخر)^^،

وقال البخاري ظهد: (ققيت أكثر من ألف رجل من أهل العلم، أهل الحجاز ومكة والمدينة والكوقة والبصرة وواسط ويغداد والشام ومصر، لقيتهم كرات، قرنا بعد قرن إلى طبقة بعد طبقة ] ادركهم وهم متوافرون منذ أكثر من ست وأربعين سنة، أهل الشام ومصر والحزيرة مرتين، والبصرة أربع مرات في سنين ذوي عدد - وسرد أسباء خسة وأربعين وجلا- ثم قال: واكتفينا بنسمية هؤلاء كي يكون عنصرا وأن لا يطول ذلك، فإرأيت واحدامهم يختلف في هذه الأشياء: أن الدين قول وعمل، وذلك لقول لله: ﴿ وَمَنا أَمِرُوا إِلَا يُتِمَنِّدُوا الشَّعَلِينِ لَهُ الإَينَ حُتفاة وَيُقِمُوا السَّلُوة وَيُؤْتُوا الوَّكُوة وَذَلك دِينَ الْقَيْمَة فِي اللهِ المَّارِينَ مُتفاة وَيُقِمُوا السَّلُوة وَيُؤْتُوا الوَّكُوة وَالْوَالوَّكُوة وَذَلك دِينَ القَيْمَة فِي اللهِ اللهِ المَّلُونَ وَيُؤْتُوا الوَّكُوة وَيُؤْتُوا الوَّكُوة وَالْوَالوَّة وَالْوَالوَّة وَالْوَالوَّة وَالْوَالُونَة وَالْوَالوَّة وَالْوَالوَّة وَالْوَالوَّة وَالْوَالوَّة وَالْوَالوَّة وَالوَّالُونَة وَالوَّالُونَا الوَّلُونَة وَالْوَالوَّة وَالْوَالوَّالُونَة وَالوَّالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَا الوَّلُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالَعَالَة وَلَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالَعَالُونَالُونَالُونَالُونَالَعَالَعَالَعَلُونَالُونَالُونَالَعَالَعَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالِينَالَعَالَيْنَالَعَالَةُ وَلُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالِينَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُ

وقال البخاري أيضا: (كتبت عن ألف نفر من العلماء وزيادة، ولم أكتب إلا عمن قال: الإيمان قول وعمل، ولم أكتب عمن قال: الإيمان قول)(<sup>1).</sup>

وقال الإمام أبو عبيد القاسم بن سلام هذه (هذه تسمية من كان يقول: الإيهان قول وعمل يزيد وينقص - وسمى ثلاثة وثلاثين وماثة عالما- ثم قال: هؤلاء كلهم

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى (۷/ ۲۰۹)، أصول اعتقاد أهل السنة لللالكاتي (٥/ ٩٥٦) رقم ١٥٩٣ (۲) سهرة السنة، آمة: ٥.

<sup>(</sup>٣) شرح أصول اعتقاد أهل النة لللالكائي (١/ ١٩٤) رقم ٣٢٠

٠, ٢٠ من مول مصدر الله المستور ١٠ مرا

<sup>(</sup>٤) السابق (٥/ ٩٥٩) رقم ١٥٩٧

يقولون: الإيمان قول وعمل، يزيد وينقص، وهو قول أهل السنة والمعمول به عندنا وبالله التوفيق\'').

وقال ابن عبد البر خلاد (اجمح أهل الفقه والحديث على أن الإيان قول وعمل، ولا عمل إلا بنية، والإيان عندهم يزيد بالطاحة وينقص بالمعصية، والطاعات كلها عندهم إيمان، إلا ما ذكر عن أبي حنيفة وأصحابه، فإنهم ذهبوا إلى أن الطاعات لا تسمى إيمانا، قالوا: إنها الإيمان التصديق والإقرار، ومنهم من زاد: والمعوقة)(1).

وقال شيخ الإسلام فيخد: (و فقا كان القول: إن الإيان قول وعمل عند أهل السنة من شعائر السنة، وحكى غير واحد الإجاع على ذلك، وقد ذكرنا عن الشافعي هيئ من ذكره من الإجاع على ذلك قوله في "الأم": وكان الإجاع من الصحابة والتابعين من بعدهم ومن أدركناهم يقولون: إن الإيان قول وعمل ونية لا يجزئ واحد من الثلاثة إلا بالآخر)".

وقال: (وقد حكى غير واحد إجماع أهل السنة والحديث على أن الإيهان قول وعمل)<sup>(1)</sup>.

 <sup>(</sup>١) نقله إبن بطة في الإبانة (٢/ ٨١٤ - ٨٦٤) وقم ١١١٧، وشيخ الإسلام كما في مجموع الفشاوى
 (٣٠٩/٧).

<sup>(</sup>۲) التمهيد لابن عبد البر (۲۳۸/۹).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٣٠٨/٧).

<sup>(</sup>٤) السان (٧/ ٢٣٠).

وقال: (وروى أبو عمرو الطلمنكي بإسناده المعروف عن موسى بن هارون الحمال قال: أملى علينا إسحاق بن راهويه أن الإيان قول وعمل يزيد وينقص لا شك أن ذلك كما وصفنا، وإنما عقلنا هذا بالروايات الصحيحة والآثار العامة المحكمة، وآحاد اصحاب رسول الله ﷺ والتابعين وهلم جرا على ذلك، وكذلك بعد التابعين من أهل. العلم على شيء واحد لا يختلفون فيه، وكذلك في عهد الأوزاعي بالشام، وسفبان الثوري بالعراق، ومالك بن أنس بالحجاز، ومعمر باليمن، على ما فسرنا وبينا أن الإيمان قول وعمل يزيد وينقص)(١).

هذا ما أجم عليه أهل السنة، أن الإيان قول وعمل، يزيد وينقص، إلا أن منهم من أضاف: ونية، أو واتباع للسنة، ومنهم من قال: قول باللسان واعتقاد بالجنان وعمل بالأركان، وليس في ذلك اختلاف معنوي، وإنها هو زيادة إيضاح وبيان.

قال شيخ الإسلام عظم: (والمأثور عن الصحابة وأثمة التابعين وجمهور السلف وهو مذهب أهل الحديث وهو المنسوب إلى أهل السنة أن الإيهان قول وعمل، يزيد وينقص، يزيد بالطاعة، وينقص بالمعصية، وأنه يجوز الاستثناء فيه، كما قال عمير بن حبيب الخطمي وغيره من الصحابة: الإيمان يزيد وينقص، فقيل له: وما زيادته ونقصانه ؟ فقال: إذا ذكرنا الله وحمدناه وسبحناه فتلك زيادته، وإذا غفلنا ونسينا وضيعنا فذلك نقصانه. فهذه الألفاظ المأثورة عن جمهورهم. وربيا قال بعضهم وكثير من المتأخرين:

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲۰۸/۷).

قول وعمل ونية، وربها قال آخر: قول وعمل ونية واتباع السنة، وربها قال: قول باللسان واعتقاد بالجنان وعمل بالأركان (أن أي بالجوارح. وروى بعضهم هذا مرفوعا إلى النبي (ع) إلى النسخة المنسوبة إلى أبي الصلت الهروي عن على بن موسى الرضبا<sup>(ن)</sup>، وذلك من

 <sup>(</sup>١) وعن أثر عنه ذلك: أبر حائم الرازي: فقد نقل عنه اللالكائي: قوله: (واخبيارنا أن الإيبان قول وعمل،
 وقرار باللسان، وتصديق بالقلب، وعمل بالأركان، مثل الصلاة والزكاة لمن كان له مال.م

والحج من استطاع إليه سبيلا وصوم رمضان وجمع فرائض الله التي فرض على عباده، العمل به من الإيان) شرح أصول الاعتقاد (٢/ ١٨٨) رقم ٣٣٣

<sup>(7)</sup> تحرفت في المطبوع إلى: على برأي موسى. وأبو الصلت هو هد السلام بن صالح الحروي خادم على بين موسى الرضاء قال الحظيف البلدادي، (أعبرنا البرقان... حدثنا إيراهيم بين يعقوب الجوز جاني قال: كان إلى الصلت الحروي بعض الإنجاب من ورث حاز الدجال وكان فديها حاوث في الاختلاب... أعبرنا البرقاني قال: ذكر أبو الصلت عبد السلام بن صالح الحروي عند أبي الحسن الدارقطني قائل أبو الحسن وأنا أسعه: كان عبينا الصلت عبد السلام بن صالح الحروي عند أبي الحسن الدارقطني قائل أبو الحسن وأنا أسعه: كان عبينا الونطني... وي من جعفر من عمد الحديث عن أباته عن النبي ∰ أنه قال: الإيهان إلى الإيلاد الون رعمل الجوائري، الحديث، ومن من جعفر من عمد الحديث عن أباته عن النبي ∰ أنه قال: الإيهان المنافذ المنافذ إلى الإيهان إلى الإيلاد إلى الإيلان وي عليها إلى الإيلاد إلى الإيلان الإي

وقال ابن الجوزي: (وانهموه بوضع حديث جعفر بن عمد عن آبانه عن النبي أنه قال: الإيبان إقرار وعمل بالجوارع) للتنظم (٢٠(٣٤٣)، وقال المؤي: (وقال عبد الرحن بن أبي حاتم: سألت أبي عنه فقال: إيكن عندي بصدوق وهو ضعف ولم يحدثني عنه. وأما أبو زرعة فأمر أن يضرب على حديث أبي الصلت وقال: لا أحدث عن ولا أرضاء. تبذيب الكيال (١/٨/ ٨٠).

وقال الذهبي: (واه شيعي متهم مع صلاحه توفي ٢٣٦) الكاشف (٣٣٦٨)، وقال ابن حجر: (صدوق له مناكير وكان يتشيع وأفرط العقيل فقال: كذاب). تقريب التهذيب (٤٠٧٠). وقد تمجب المعلمي»

المرضوعات على النبي ﷺ باتفاق أهل العلم بحديث. وليس بين هذه العبارات اختلاف معنوي، ولكن القول المطلق والعصل المطلق في كلام السلف، يتناول قول القلب واللسان، وعمل القلب والجوارح، فقول اللسان بدون اعتقاد القلب، هو قول المنافقين، وهذا لا يسمى قولا إلا بالتقييد، كنوله تعالى ﴿يَقُولُونَ بِالنَّيْتِهِمِ مَّا لَيْسَ فِي تَقُولِهِمٍ ﴾ "أى وكذلك عمل الجوارح بدون أعال القلوب هي من أعال المناققين التي لا يتقبلها الله .

نقول السلف يتضعن القول والعمل، الباطن والظاهر، لكن لما كان بعض الناس قد لا يفهم دخول النية في ذلك، قال بعضهم: ونية. ثم بين آخرون أن مطلق القول والعمل والنية لا يكون مقبولا إلا بعوافقة السنة. وهذا حق أبضا فإن أولئك قالوا: قول وعمل؛ ليبينوا اشتهاله على الجنس، ولم يكن مقصودهم ذكر صفات الأقوال والأعبال. وكذلك قول من قال: اعتقاد بالقلب وقول باللسان وعمل بالجوارح، جعل القول والعمل اسها لما يظهر، فاحتاج أن يضم إلى ذلك اعتقاد القلب، ولا بد أن يدخل في قوله: اعتقاد القلب: أعيال القلب القارنة لتصديقه مثل حب الله، وخشية الله، والتوكل على الله ونحو ذلك، فإن دخول أعيال القلب في الإيمان أولى من دخول أعيال الجوارح، بانفاق

<sup>«</sup> البيان من قول ابن حجر هذا، وقال: (ولم يغرد العقبل فقد قال أبو حاتم: لم يكن بصدوق، وقال ابن عدى: له أحاديث متاكير في فضل أهل البيت وهو متهم فيها. وقال الشار قطني: روى حديث: الإبيان إقرار بالقلب، وهو منهم بوضعه وقال عمد بن ظاهر: كفاب) انتهى من تعليقه على الفراك الجموعة ص (۲۹۳).

سورة الفتح، آية: ١١

1 الباب الأول: الفصل الأول \_\_\_\_\_

الطوائف كلها)(١).

وقال: (ثم قالوا: لا يقبل قول وعمل إلا بنية , وهذا ظاهر؛ فإن القول والعمل إذا لم يكن خالصا شه لم يقبله الله تعالى ثم قالوا: لا يقبل قول وعمل ونية إلا بعوافقة السنة، وهي الشريعة , وهي ما أمر الله به ورسوله ﷺ؛ لأن القول والعمل والتية الذي لا يكون مسنونا مشروعا قد أمر الله به يكون بدعة، وكل بدعة ضلالة، وليس عما يجبه الله، فلا يقبله الله ، ولا يصلح، مثل أعمال المشركين وأهل الكتاب)".



<sup>(</sup>١) مجموع الفتاري (٧/ ٥٠٥) وما بعدها، وانظر: (٧/ ١٧١).

<sup>(</sup>٢) الاستقامة (٢/ ٣١٠)

#### البحث الثَّالث: تفصيل القول في حقيقة الإيمان

قد تبين مما سبق أن الإيهان حقيقة مركبة من أربعة أجزاه: قول باطن، وقول ظاهر، وعمل باطن وعمل ظاهر. وفيها يلي تفصيل القول في هذه الأجزاه:

## أولا: قول القلب:

والمراد به تصديقه وإيقانه، والدليل على أن قول القلب من الإيهان (() قوله تصالى: ﴿ أُوتُلِها تَصَنَّتُ فِي ظُّرُومِهُ ٱلإِيمَعَنَى (() وقوله: ﴿ وَثَلَّا يَدْخُلُ ٱلْإِيمَانُ فِي ظُّويِكُمْ (() ، وقوله: ﴿ إِنِّمَا الْمُؤْمِثُورَ ٱلَّذِينَ مَا النَّوْ إِنَّاقُ وَرَسُولِهِ لَمُّ لَمْ يَرَّالُواْ وَجَهَدُوا بالْوَرْالِهِ مَّ وأنطَّهِ هِذِي سَيِهِ اللَّهِ الْوَلِيكُ هُمُ الصَّدِقُورَ ﴾ (() وقوله: ﴿ وَاللَّهُ الرَّسُولُ لا مَتَوْنَكُ النَّذِيرَ يُسْرِعُونَ فِي الْكُفْرِينَ اللَّهِ عَلَوا امَانًا بِأَفْوَمِهِدَ وَلَدَ وَوْمِنَ الْمُؤْمِهِ (()، وقوله ﷺ عن الإيهان: أَنْ تَوْمِنَ إِللهِ وَمَلَوْتِكُو وَكُمُّ وَرُسُولِهِ وَالنَّهُ وَالْمُورِ الْآخِيرِ وَتُوْمِنَ

 <sup>(</sup>١) التحقيق أن أكثر التصوص التي يُستدل بيا على أن قول القلب من الإيبان، يستدل بيا أيضا عمل أن عمل القلب من الإيبان؛ إذ كلاهما داخل في (إيبان القلب)، بيل التصديق الحالي من أحيال القلب لا يسمى امانا نظافة الملمة، كاساً قام 9.

<sup>(</sup>٢) صورة المجادلة، آية: ٢٢

<sup>(</sup>٣) سورة الحجرات، آية: ١٤

<sup>(</sup>٤) سورة الحجرات، آية: ١٥

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة، آية: ١١

بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرُّهِ اللَّهُ

وقوله ﷺ في حديث الشفاعة: •... قَاتُولُ يَا رَبُّ أَنْتِي أَنْتِي قَيْمُولُ الطَّلِقَ فَأَخْرِجُ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ أَنْسَى أَنْسَى أَنْسَى مِنْفَالِ حَبَّةِ خَرْدَكِ مِنْ إِيمَانٍ فَأَخْرِجُهُ مِنْ الشَّارِ فَأَمْلِكُمُ النَّ

وهذا التصديق (إذا لم يكن معه طاعة لأمره، لا باطنا ولا ظاهرا، ولا عبة لله، ولا تعظيم له، لم يكن ذلك إيانا)".

قال شيخ الإسلام ظهد (فمجرد علم القلب بالحق إن لم يقترن به عمل القلب بموجّب علمه، مثل عبد القلب له، واتباع القلب له، لم ينفع صاحبه، بل أشد الناس علابه با يوجّب علمه، مثل عبد القبام وقد كان النبي عَيْمَة يقول: «اللَّهُمَّ إِنِّي أُعُوذُ بِكَ علم لم يَنْعِلُم اللَّهِ بِعَلَى اللَّهِ مُعَالِدٌ اللَّهُمُّ إِنِّي أُعُوذُ بِكَ مِنْ عِلْمُ لَا يَنْعَمُ وَكُونًا ولا يُسْمَعُ وَقَلْ لَا يُخْتَعُ \* (1) (\*\*).

وسيأي أن هذا التصديق - مع عمل القلب - أصل الإيمان، وأنه أصل للقول الظاهر، كما أن عمل القلب أصل لعمل الجوارح.

 <sup>(</sup>١) جزء من حديث جبريل الشهور، رواه مسلم (٨) واللفظ له من حديث عمر، ورواه البخاري (٥٠) من
 حديث أن هريرة.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٧٥١٠) ومسلم (١٩٣) من حديث أنس عِثْث.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٧/ ٥٣٤).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٢٧٣٢) وأصحاب السنن ينحوه.

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوي (١٠/ ٢٧١).

### تَانِيا: قول اللسان:

وهو القول الظاهر الذي لا نجاة للمبد إلا به، وهو التكلم بكلمة الإسلام: لا إله إلا انه عمد رسول الله ﷺ (تم النسبيح والتكبير والتحميد والتهليل والشاء على الله والصلاة على رسوله والدعاء وسائر الذكر)(").

ومن الادلة على أن قول اللسان من الإيهان قوله تعالى: ﴿ فَوَلُواْ مَا مُنَا بِاللَّهُ وَمَا أَوِلَ إِلَيْنَا وَمَا أَمِنِ إِلَيْ إِبْرَحِمَرَ وَإِسْمَنِيلَ وَإِسْحَقَى وَيَغْفُونِ وَالْاَحْتِاطِ وَمَا أُوقِي مُوسَى وَعِيشَى وَمَا أَوْنَ الشَّهُونَ مِن يَهِمَدُ لاَ نُفَرِقُهُ يَقُنُ أَحْوِ بَائِهُمْ وَهَنْ أَمْ مُسْلُونَهُ (\*\*) وقوله ماشيا بِاللَّهِ وَمَا أَمُولِ عَلَيْهِ وَمَا أَمِلُ عَلَى إِبْرَعِيمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَيْقُ الرَّعِيمَ ، وقوله ﷺ أَمْرِثُ أَنْ أَتَاقِلَ النَّاسَ حَمَّى يَتُولُوا لا إِلَّهِ إِلَّا اللَّهُ تَمَنَ قَالَ لا إِلَّهَ إِلَّا اللَّ تَشْمُ وَمَالُهُ إِلَّا لِللَّهِ وَمِنالُهُ عَلَى اللَّهَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّ

فمن لم يتكلم بالشهادتين مع القدرة فهو كافر، ظاهرا وباطنا.

قال شيخ الإسلام على: (فأما الشهادتان إذا لم يتكلم بها مع القدرة فهو كافر باتفاق المسلمين، وهو كافر ظاهرا وباطنا عند سلف الأمة وأنستها وجماهير علماتها)(\*).

<sup>(</sup>١) الإيمان لامن منده (٢/ ٢٦٢).

<sup>(</sup>٢) سورة النقرة، آية: ١٣٦

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، آية: ٨٤

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٢٩٤٦) ومسلم (٢١) من حديث أن هريرة خت .

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوي (٧/ ٦٠٩)

وقال: (وغذا كان القول الظاهر من الإيهان الذي لا نجاة للعبد إلا به عند عامة السلف والخلف من الأولين والآخرين إلا الجهمية، جهها ومن وافقه، فإنه إذا قُدّر أنه معذور لكونه أخرس أو لكونه خالفا من قوم إن أظهر الإسلام آذوه ونحو ذلك، فهذا يمكن أن لا يتكلم مع إيهان في قلب كالمكره على كلمة الكفر. قال الله نعالى: ﴿إِلا مَنُ أَشَالُهُمْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ الْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ عَصَابٌ مِنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ عَمَالُ اللهُ اللهُ عَمَالُ اللهُ مَنْ مُنْ اللهُ عَمَالُ اللهُ اللهُ عَمَالُ اللهُ اللهُ عَمَالُ اللهُ اللهُ عَمَالُ اللهُ اللهُ عَمَالُهُ اللهُ عَمَالُ اللهُ اللهُ عَمَالُ اللهُ اللهُ عَمَالُهُ مُنْ اللهُ عَمَالُهُ اللهُ اللهُ عَمَالُهُ اللهُ عَمَالُهُ اللهُ عَمَالُهُ اللهُ اللهُ عَمَالُهُ اللهُ عَمَالُهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمَالُهُ اللهُ اللهُ عَمِيْ اللهُ اللهُ عَمَالُهُ اللهُ اللهُ

#### تند

ليس المقصود بالشهادتين بجرد الإخبار عما في النفس من العلم والجزم بأن لا إله إلا الله، بل لابد أن يكون ذلك على وجه الإنشاء المتضمن للالتزام والانقياد، ولهذا لم ينفح اليهود وغيرهم اعترافهم للنبي 義 بأنه وسول الله مع قولهم لا إله إلا الله؛ لأن ذلك كان على سبيل الإخبار دون التزام وانقياد لشريعت.

وفي هذا يقول شيخ الإسلام كله: (وأيضا فقد جاء نفر من اليهود إلى النبي ﷺ فقالوا: نشهد إنك لرسول ولم يكونوا مسلمين بذلك؛ لأنهم قالوا ذلك على سبيل الاغبار عما في أنفسهم، أي نعلم ونجزم أنك رسول الله، قال: فلم لا تتبعوني؟ قالوا: نخاف من يود.

١٠٦: ق: ١٠٦

 <sup>(</sup>۲) جموع النتاري (۲۱۹/۷). والمكره الخانف من إظهار الإسلام، لابد أن يتكلم بالشهادتين مع نفسه، أو
 قي السر مع من يأمنه، كما بين شيخ الإسلام فجد في موضع آخر، انظر: مجموع الفتاوى (۲۱/۱۲).

فعُلم أن بحرد العلم والإخبار عنه ليس بإيهان، حتى يتكلم بالإيهان على وجه الإنشاء التضمن للالتزام والانقياد، مع تضمن ذلك الإخبار عما في أنفسهم. فالمنافقون قالوا غبرين كاذيين، فكانوا كفارا في الباطن، وهؤلاء قالوها غبر ملتزمين ولا منقادين، يكانوا كفارا في الظاهر والباطن، ""

وقال ابن القيم هج في التعليق عمل قصة وفد نجران: (وفيها أن إقرار الكاهن الكتابي لرسول الله 震震 بأنه نبي لا يدخله في الإسلام، ما لم يلتزم طاعته ومتابعته، فإذا قسك بديته بعد هذا الإقرار لا يكون ردة منه ونظر هذا قول الحرين له وقد سالاه عن

<sup>(</sup>١) السابق (٧/ ٦٦١ه)

<sup>(</sup>٢) صورة البقرة، آية: ١٤٦

<sup>(</sup>٣) التسعينية (٣/ ١٧/)، وتأمل ما ذكره من ازوم " أصل الطاعة" في الطاهر، وأنه لابعد من اجتباع أجزاء الحقيقة المركبة التي سبق بيانها، وأصل الطاعة هنا يسميد شيخ الإسلام في موضع آخر: جنس الأعمال، وسيأتي بسط هذا عند الكلام على التلازم بين الظاهر والباطن، وحكم تارك العمل.

ثلاث مسائل ظلم أجابهما قالا: تشهد إنك نبي. قال: فيا يمنعكما من اتباعي؟ قالا: نخاف أن تقتلنا اليهود. (17 ولم يلزمها بذلك الإسلام، ونظير ذلك شهادة عمه أبي طالب له بأنه صادق هو وأن دينه من خير أديان البرية دينا، ولم تدخله هذه الشهادة في الإسلام.

ومن تأمل ما في السير والأخبار الثابنة من شهادة كثير من أهل الكتاب والمشركين له بالرسالة وأنه صادق، فلم تدخلهم هذه الشهادة في الإسلام، علم أن الإسلام أمر وراء ذلك، وأنه ليس هو المعرفة فقط، ولا المعرفة والإقرار فقط، بل المعرفة والإقرار، والانقياد والتزام طاعته ودينه ظاهرا وباطنا)".

## ثبوت الإسلام بالنطق بالشهادتين:

لا يُقهم عاسق أن الكافر إذا تكلم بالشهادتين لم يثبت له حكم الإسلام حتى يُختبر أو يأتي بشرائع الإسلام، بل الإسلام والعصمة يثبتان بعجرد النطق، ثم يُنتظر من القائل حضائق الأداء، وتصديق القول بالعسل، هذا هو الأصل، لكن قعد يقترن بالنطق بالشهادتين ما يدل على بقاء الكافر على دينه وامتناعه من الترام الإسلام والدخول فيه،

<sup>(</sup>١) رواد أحد (١٨١٧) والنسائح (٤٠٧٥) والترمذي (١٩٢٣) وقال: حسن صحيح، من حديث صفوان بن عسال، ويه أنها سألا عن نسح آيات بينات، ورواه الحاكم أيضا في المستلوك (٢٠) وقال: هذا حديث صحيح لا نعرف له عنة برجه من الوجوه ولم يُخرجاه، وقال الذهبي في التأخيص: صحيح لا نعرف له عنة. واخذيث ضعمه الألباني، كما في ضعيف الترمذي، وشعيب الأرنؤوط في تحقيق المستد، وقال: إسناده ضعيف لضعف عند الله من سلمة.

<sup>(</sup>٢) زاد المعاد (٣/ ٥٥٨)، وانظر نحوه في: مفتاح دار السعادة (١/ ٩٣) وما بعدها.

على نحو ما سبق من كلام الحبرين (١).

والحكم للكافر بالإسلام إذا قال لا إله إلا الله، مما أجمع عليه المسلمون.

قال ابن القيم ﷺ: (وأجمع المسلمون على أن الكافر إذا قال لا إله إلا الله عمد رسول الله، فقد دخل في الإسلام وشهد شهادة الحق)(").

وقال ابن رجب الحنيل ﷺ كان يقبل من كل من جاه يريد الدخول في الإسلام الشهادتين فقط، ويعصم دمه بذلك، ويجعله مسلها، وقد أنكر على أسامة بن زيد قتله لمن قال لا إله إلا الله، لما رفع عليه السيف، واشتد نكيره عليه، ولم يكن ﷺ يشترط على من جاء، يريد الإسلام أن يلتزم الصلاة والزكاة).

وقال: (فإن كلمتي الشهادتين بعجردهما تعصم من أتى بها، ويصير بذلك مسلم)، فله ما للمسلمين وعليه ما عليهم، وإن أخل بشيء من هذه الأركان، فإن كانوا جماعة لهم

<sup>(</sup>١) قال الشيخ عدد الله بن حيد ظاهد: ( وهذا كما يقع أيضا إي كثير من الأحيان من بعض المستشرقين الذين يكتبون الحوث والدراسات في صحة هذا الذين، أو بعض المستطين بالعلوم الكوتية، عندما يرون إعجاز القرآن الكريم، فيتطق بعضهم بذه الكلمة مع بقائه على دين قومه، فهولاد لا يوصفون بأنهم مسلمونه لأنهم أي يقانوا فلذا الذين ويستسفوا أنه فلم تضهم بحوقهم إلا زيادة في الحسرة وحذايا في الأخرة، نعوذ بانه من ذلك شرح كنف الشبهات عن (١٦ه)

<sup>(</sup>٢) مدارج السالكين (٣/ ٤٥٦)، وهذا الإجماع أثره ابن حزم: في معرض نقائه للكرامية وقمال: إنه إجماع صحيح، انظر: الفصل (١٩/٣) ط. الخانجي.



وقال أيضا: (مع أن من أقر بالشهادتين صار مسلما حكما، فإذا دخل في الإسلام بذلك، أذم بالقيام ببقية خصال الإسلام)(١٠).

وهذا عام في كل من كان كفره (بجحد الوحدائية، أو جحد رسالة محد 論، أو جحدهما معا. قاما من كفر بغير هذا، فلا يحصل إسلامه إلا بالإقرار بيا جحده. ومن أقر برسالة محد 義 وأتكر كونه مبعونا إلى العالمين، لا ينبت إسلامه حتى يشهد أن عمدا رسول الله إلى الحلق أجمعين، أو يبرأ مع الشهادتين من كل دين يخالف الإسلام... وإن ارتد بجحود فرضٍ لم يُسلم حتى يقرّ بها جحده، ويعبد الشهادتين؛ لأنه كذب الله ورسوله بها اعتقده، وكذلك إن جحد نبيا، أو آية من كتاب الله تعالى، أو كتابا من كتبه، أو ملكا من ملائكته الذين ثبت أنهم ملائكة الله، أو استباح عرماً، فلا بد في إسلامه من الإقرار بها جحده ("أ.

وبهذا يتيين بطلان ما عليه بعض الغلاة من عدم الحكم بإسلام الشخص حتى يُخير ويمتحن، وهذا ناشئ عن بدعة أخرى أشد وأعظم، وهي افتراض أن الأصل في الناس الكفر حتى يتين منهم خلاف، وهذا باطل قطعا؛ فإن الكافر إذا كمان يحكم له بالإسلام بمجرد الشهادتين، فكيف بعن ثبت له عقد الإسلام بالشهادتين أو بالصلاة أو تبعا

<sup>(</sup>١) جامع العلوم والحكم (١/ ٢٢٨، ٢٣٠).

 <sup>(</sup>٢) المغني لابن قدامة (٩/ ٢٨) ط. دار إحياد التراث العربي، وينظر: روضة الطالبين للنووي (٨/ ٢٨٢)
 وما معدها.

لوالديه أو أحدهما، والحال أنه لم يتلبس بناقض من نواقض الإيمان!(١٠)

وهذا الانحراف العقدي يقابله انحراف آخر، مثله أو أشنع منه، وهو الزعم بأن من قال لا إله إلا الله، فقد عصم دمه وماله ولمو ترك شرائع الإسلام جلمة، أو اقترف ما اقترف من النواقش، ولهذا نبه العلماء على أن هذه العصمة يتوقف استمرارها ودوامها على ترك النواقض.

قال الشيخ حمد بن ناصر بن معمر هذ: (وقد قال علمإؤنا رحمهم الله: إذا قال الكافر لا إلى إلا الله، فقد شرع في العاصم لدمه، فيجب الكف عنه، فإذا تمم ذلك تحققت المصمة وإلا بطلت، ويكون النبي قلة قد قال كل حديث في وقت، فقال: «أبرزتُ أنْ أَتَاتِلَ النَّاسَ حَتَى يَقُولُوا لا إِلَّهَ إِلَّهَ إلله أَنَّ "ليعلم المسلمون أن الكافر المحارب إذا قالها كُف عنه، وصار دمه وماله معصوما. ثم بين النبي قلق في الحديث الآخر أن القتال عدود إلى الشهادتين والعبادتين، فقال: «أبرزتُ أنْ أَتَاتِلَ النَّسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أنْ لا إِلَه إِلَّا الله الله المسلمة وكهالها إنها يُصل بذلك، ولئلا تقم الشبعة بأن عرد الإقرار يعصم على الدوام، كها وقعت لبعض

 <sup>(</sup>١) انظر في الرد على بدعة التوقف والتين، وبيان ما يبت به الإسلام الحكمي: قواعد في بيان حقيقة الإبيان
 عند أهل السنة والجاعة، للشبخ عادل بن عمد الشيخان، ص (٢٩٧ - ٢٩٣) نقد أجاد وأفاد.

<sup>(</sup>۲) سبق تخريجه ص٥٣.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٥) ومسلم (٢٢) من حديث ابن عمر عبضه.

الصحابة حتى جلاها أبو بكر الصديق، ثم وافقه علي (١١).

وقال الشيخ عبد الرحمن بن حسن هذ: (وأما قوله على: • وَكَفَرَ بِهَا يَعْبَدُ مِن دُونِ اللهِ "

"أن فهذا شرط عظيم، لا يصح قول لا إله إلا الله إلا بوجوده، وإن لم يوجد لم يكن من 
قال لا إله إلا الله معصوم الدم والمال، لأن هذا هو معنى لا إله إلا الله فلم ينفعه القول 
قلد الإتيان بالمعنى الذي دلت عليه، من ترك الشرك، والبراءة منه وعن فعله، فإذا أنكر 
عبادة كل ما يعبد من دون الله، وتبرأ منه، وعادى من فعل ذلك، صار مسلم معصوم 
اللهم والمال، وهذا معنى قول الله تعملى: ﴿ فَمَن يَكُمُّرُ بِالطَّنُوتِ وَيُؤْمِلُ بِاللهُ إِللهُ فَقَلْ 
المَنْهِ اللهُ إِلَّهُ اللهُ إِلَّهُ اللهُ إِلمَا اللهُ الله إلا الله إلا الله والا المحدود، بقيود قال، لابد من الإتيان بجميعها، قولا واعتفادا وعملا)".

#### ثَالثًا: عمل القلب

وهو النية والأرادة (والخضوع قه ولأمره، والإجلال والرغبة إليه، والرهبة منه، والخوف والرجاه والحب له، ولما جاه من عنده، والبغض فيه، والتوكل والصبر والرضا والرحة والحياء والنصيحة قه ولرسوله ولكتابه، وإخلاص الأعيال كلها مم سائر أعيال

<sup>(</sup>۱) الدرر السنية (۱۰/ ۳۰۹، ۳۱۰)

 <sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٣٣) من حديث طارق الأشجعي، ولفظه: "مَنْ قَالَ لَا إِلَّهَ إِلَّا اللهُ وَتَفَتَر بِنَا يُعَبِّدُ مِنْ دُورِنِهِ اللهِ عَرْمَ مَاللهُ وَقَدَار بِنَا يُعَبِّدُ مِنْ دُورِنِهِ اللهِ عَرْمَ مَاللهُ وَمَنْ أَوْمِينَا إِلَيْهِ اللهُ ".

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، آية: ٢٥٦

<sup>(</sup>٤) الدر السنة (٢/ ٢٤٣).

القلب)(١).

قال الشبخ ابن عثيمين هجه: (وأما عمل القلب فهو عبارة عن تحرّكه وإرادته مثل الإخلاص في العمل، فهذا عمل قلب، وكذلك التوكل والرجاء والحوف، فالعمل ليس جرد الطمائية في القلب، بل هناك حركة في القلب) "".

والدليل على دعول ذلك في الإيبان: قول تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْيِمُونَ الْلَّهِينَ إِذَا ذُكِرَ الشَّوْجَلَتَ ظَلَّوْمُهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهِمْ مَالِينَاهُ، وَادْجُمْ إِنسَانُ وَعَلَّى رَبَهِمْ يَتَو يُعِيمُونَ السَّلْوَةُ وَيمَا رَوْقَتَهُمْ يُعِيمُونَ ﴿ أُولَئِكَ هُمُّ الْمُؤْمِدُنِ حَمَّا لَّهُمْ وَرَجْتُ عِندَ رَبَهِمْ وَمَغْفِرةً وَرِزَقَ كَمِيمًا \* \* \* وقول في الله عَلَيْهِمْ وَعَلَى اللهُ وَمِنْ وَعَلَى اللهُ وَاللهُ عَلَيْهُمْ الْوَالِيعِينَ ﴾ \* وقول وقول الله عَلَيْهُمْ وَعَلَى اللهُ وَمِنْ اللهُ عَلَيْهِمْ وَاللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِمْ اللهُ وَاللهُ عَلَيْهُمْ وَعَلَى اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمَوْلَمُ اللهُ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ وَعَلَى اللّهُ وَمَا لِللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّ

وقوله ﷺ: االإيمَانُ يِضْعُ وَسَبَعُونَ أَوْ بِضْعٌ وَيَشُونَ شُعْبَةً فَأَفْضَلُهَا فَوْلُ لَا إِلَنَهَ إِلَّا اللهُ وَأَذَاهَا إِمَاشَةُ الْأَذَى عَنْ الطَّرِيقِ وَالْحَيَّاةُ شُبَّةً مِنْ الْإِيمَانِ ('').

فالحياء من عمل القلب، ودلُّ الحديث أيضاً على أن قول اللسان، وعمل الجوارح

<sup>(</sup>١) الإيمان لابن مند، (٢/ ٢٦٢).

<sup>(</sup>٢) شرح الواسطية (٢/ ١٣٧)

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال، آية: ٢- ٤

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، آية: ١٧٥

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة، آية: ٢٣

<sup>(</sup>٦) رواء البخاري (٩) ومسلم (٣٥) واللفظ له، من حديث أبي هريرة.

وعامة فرق الأمة تدخل أعمال القلوب في الإيمان، إلا جهما ومن تبعه.

قال شيخ الإسلام في (والمقصود هنا أن عامة فرق الأمة تدخل ما هو من أعيال القلوب، حتى عامة فرق الرجمة تقول بذلك، وأما المعتزلة والحوارج وأهل السنة وأصحاب الحديث فقولهم في ذلك معروف، وإنها نازع في ذلك من اتبع جهم بن صفوان من المرجنة، وهذا القول شاذ، كها أن قول الكرابية الذين يقولون هو بجرد قول اللسان شاذ أيضا عا ينبغي الاعتناء به فإن كثيرا عن تكلم في مسألة الإيهان هل تدخل فيه الأعهال؟ وهل مو قول وعمل؟ بظن أن النزاع إنها هو في أعيال الجوارح، وأن المراباتون قول اللسان وهذا غلط، بل القول المجرد عن اعتفاد الإيهان ليس إيهانا المسامين).

إلى أن قال: (وكذلك تصديق القلب الذي ليس معه حب فه و لا تعظيم، بل فيه بغض وعداوة فه ورسله، ليس إيهانا باتفاق المسلمين)(١٠).

وقال: (لأن وجوب انقياد القلب مع معرفته ظاهر ثابت بدلائل الكتاب والسنة وإجماع الأمة، بل ذلك معلوم بالاضطرار من دين الإسلام. ومن نازع من الجهمية في أن انقياد القلب من الإيمان، فهو كمن نازع من الكرامية في أن معوفة القلب من الإيمان)"،

 <sup>(</sup>١) عموع الفتاوى (٧/ ٥٥٠)، وسيأتي تحقيق مذهب مرجنة القفها، وموقفهم من إثبات عمل القلب، انظر ص (٢٧٦).

<sup>(</sup>٢) السابق (٧/ ٣٩٨).

وقال أيضا: (وقي الجملة فلا بدقي الإيان الذي في القلب من تصديق بالله ورسوله، وحب الله ورسوله، وإلا فمجرد التصديق مع البغض لله ولرسوله، ومعاداة الله ورسوله ليس إيانا باتضاق المسلمين، وليس مجرد التصديق والعلم يستلزم الحب إلا إذا كان القلب سليا من المعارض كالحسد والكمر)<sup>(17)</sup>.

وإذا قام بالقلب عبة وإرادة وخوف ورجاه، لزم أن يتحرك البدن بعوجب ذلك، كما يقول شيخ الإسلام: (ثم الحب التام مع القدرة يستلزم حركة البدن بالقول الظاهر والعمل الظاهر ضرورة، كما تقدم... فمن صدق به ويرسوله ولم يكن عبا له ولرسوله، لم يكن مؤهنا حتى يكون فيه مع ذلك الحب له ولرسوله، وإذا قام بالقلب التصديق به والمحبة له لام ضرورة أن يتحرك البدن بموجب ذلك من الأقوال الظاهرة، والأعمال ودليه ومعله له (الله من الأقوال والأعمال هو موجّب ما في القلب ولازمه،

وسيأتي تفصيل هذا في مبحث التلازم بين الظاهر والباطن.

## رابعا: عمل الجوارح

وهذا هو موضع المعركة بين أهل السنة والمرجنة، فإن عامة المرجنة لا يدخلون أعيال الجوارح في الإييان وإن أدخلوا أعيال القلوب، وهذا من غلطهم؛ فإن أعيال الجوارح لازمة لأعيال القلب، ومن المتنع أن يقوم بالقلب عبة ثه وخوف ورجاه منه.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى (۷/ ۵۳۷).

<sup>(</sup>٢) السابق (٧/ ٥٤١).

ثم لا يظهر أثر ذلك عمل الحوارح، وفدا قال شيخ الإسلام فظه: (والمرجنة أخرجوا العمل الظاهر عن الإيان، فمن قصد منهم إخراج أعيال القلوب أيضا وجعلها هي التصديق، فهذا ضلال بين، ومن قصد إخراج العمل الظاهر قبل لهم: العمل الظاهر لازم للعمل الباطن لا يقتى عنه وانتفاء والباطن، فيقى النزاع في أن العمل الظاهر علم هو جزء من مسمى الإيان يدل عليه بالتضعن؟ أو لازم لمستى الإيان؟... وأيضا فإخراجهم العمل يشعر أنهم أخرجوا أعيال القلوب أيضا، وهذا بإطل قطعا؛ فإن من صدق الرسول وأبغضه وعادا، يقلبه ويدت فهو كافر قطعا بالشهرورة. وإن أدخلوا أعيال القلوب فيهام الإيان القطوراً أيضا، لامتناع قبام الإيان العطاوا أيضا، لامتناع قبام الإيان العطاوا أيضا، لامتناع قبام الإيان العلوب من غرح كة بدن?".

والدليل على أن أعيال الجوارح من الإيان، قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَمِرُوَا إِلَّهُ الْهَدِّا الَّهِ الْفَا مُنْصِينَ لَهُ الذِينَ خَنْفَاةَ وَيُقِيمُوا السَّلْوَةَ وَيُؤْتُوا الرَّكُوةَ وَذَٰلِكَ دِينُ الْفَيْمَةِ ﴾ "، وقوله: ﴿ إِنْمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ امْتُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ مُعَ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَنِهُ وَا بِأَمْوِيهِمْ وَانْفُهِمِدَى ضِيلِ لَقَةً أُولَئِكَ هُمُ الصَّنَافُورَ ﴾ "،

وقوله ﷺ لوفد عبد القيس: المَمُرُكُمُ بِالْإِيمَانِ بِاللَّهِ وَهَلْ تَلْدُونَ مَا الْإِيمَانُ بِاللَّهُ شَهَادَةُ

<sup>(</sup>١) محموع القتاوي (٧/ ١٥٥ - ٥٥١).

<sup>(</sup>٢) سورة البينة، آية: ٥

<sup>(</sup>٣) سورة الحجرات، آية: ١٥.

أَنْ لَا إِلَّهَ إِلَّا اللَّهُ وَإِفَامُ الصَّلَاةِ وَإِينَامُ الزَّكَاةِ وَتُغَطُّوا مِنْ المُغْنَمِ الْحُمُسَ (''.

إلى غير ذلك من الأدلة الكثيرة المستفيضة.

قال الآجري والله: (واعلموا رحمنا الله تعالى وإياكم، أي قد تصفحت القرآن، فوجدت فيه ما ذكرته في ستة وخسين موضعا من كتاب الله فلق، أن الله تبارك وتعالى، لم يدخل المؤمين الجنة بالإيان وحده، بل أذخلهم الجنة برحمة إياهم، وبها وفقهم له من الإيان به والعمل الصالح، وهذا رد على من قال: الإيان: المرفق، ورد على من قال: المرقة والقول وإن لم يعمل، نعوذ بالله من قائل هذا) (11، شم ساق الله كثيرا من هذه المراضع.

ومن هذا يُعلم أن اتحراف المرجنة في هذا الباب، سببه العدول عن معرفة كلام الله وكلام رسوله 義務، والاعتباد على طرق ومقدمات اخترعوها، وإلا ففي القرآن والسنة من بيان حقيقة الإيبان، ما لا يحتاج معه إلى الاستدلال بالاشتقاق وشواهد الاستعبال، ونحوذلك.

ولسُنج الإسلام هم كلا كلام مهم نفيس في هذه المسألة بحسن إبراد شيء منه هناه فمن ذلك قوله هج: (وعا ينبغي أن يعلم، أن الألفاظ الموجودة في القرآن والحديث، إذا عُرف نفسيرها، وما أريد بها من جهة النبي 義 أيحُمج في ذلك إلى الاستدلال بأقوال أهل

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧٥٥٦) ومسلم (١٧) من حديث ابن عباس مخت.

<sup>(</sup>٢) الشريعة للأجرى (١٩/٢).

اللغة، ولا غيرهم، ولهذا قال الفقهاد: الأسماء ثلاثة أتراع: نوع يعرف حدّه بالشرع، كالصلاة، والزكاة، ونوع يعرف حده باللغة، كالشمس، والقمر. ونوع يعرف حده بالعرف، كلفظ القبض، ولفظ المعروف... فاسم الصلاة والزكاة والصيام والحج، ونحو ذلك قد بين الرسول على ما براد بها في كلام الله ورسول، وكذلك لفظ الحمر وغيرها، ومن هناك يُعرف معناه، فلو أراد أحد أن يفسرها بغير ما بينه النبي على أهيل منه. وأما الكلام في استقاقها، ووجه دلالتها، فذاك من جنس علم البيان، وتعليل الأحكام هو زيادة في العلم، وبيان حكمة ألفاظ القرآن، لكن معرقة المراد بها لا يتوقف على هذا، واسم الإيمان والإسلام والثفاف والكفر، هي أعظم من هذا كلم، فالنبي على قد بين المراد بهذه الألفاظ بيانا لا يحتاج معه إلى الاستدلال على ذلك بالاشتقاق، وشواهد ورسواه؛ فإنه شاف كافي)<sup>(1)</sup>.

ثم بين طريقة أهل البدع وسبب اتحرافهم، فقال: (وآهل البدع إنها دخل عليهم الداخل، لأنهم أعرضوا عن هذه الطريق، وصاروا بينون دين الإسلام على مقدمات بظنون صحتها، إما في دلالة الألفاظ، وإما في المعاني المقولة، ولا يشأملون بيان الله ورسوله، وكل مقدمات تخالف بيان الله ورسوله فإنها تكون ضلالا...

مثال ذلك: أن المرجنة لما عدلوا عن معرفة كلام الله ورسوله، أخذوا يتكلمون في

<sup>(</sup>۱) محموع الفتاوي (۷/ ۲۸۱).

مسمى الإيمان والإسلام وغيرهما، بطرق ابتدعوها، مثل أن يقولوا: الإيمان في اللغة هو التصديق، والرسول إنها خاطب الناس بلغة العرب، لم يغترها، فيكون مراده بالإيمان التصديق، ثم قالوا: والتصديق إنها يكون بالقلب واللسان، أو بالقلب، فالأعمال ليست من الإيمان، ثم عمدتهم في أن الإيمان هو التصديق قوله: ﴿ وَمَاۤ أَنتَ بِمُؤْمِن لِّمَا ﴾ (١) أي بمصدق لنا.

فيقال لهم: اسم الإيمان قد تكرر ذكره في القرآن والحديث أكثر من ذكر سائر الألفاظ، وهو أصل الدين، وبه يخرج الناس من الظلمات إلى النور، ويفرق بين السعداء والأشقياء، ومن يوالي ومن يعادي، والدين كله تابع لهذا، وكبل مسلم محتاج إلى معرفة ذلك، أفيجوز أن يكون الرسول قد أهمل بيان هذا كله، ووكله إلى هاتين المقدمتين؟! ومعلوم أن الشاهد الذي استشهدوا به على أن الإيبان هو التصديق، أنه من القرآن، ونقلُ معنى الإيمان متواتر عن النبي ﷺ أعظم من تواتر لفظ الكلمة؛ فإن الإيمان يحتاج إلى معرفته" جبع الأمة، فينقلونه، بخلاف كلمة من سورة، فأكثر المؤمنين لم يكونوا بحفظون هذه السورة، فلا يجوز أن يجعل بيان أصل الدين مبنيا على مثل هذه المقدمات، ولهذا كثر النزاع والاضطراب بين الذين عدلوا عن صراط الله المستقيم، وسلكوا السبل، وصاروا من الذين فرقوا دينهم وكانوا شبعا،ومن الذين تفرقوا واختلفوا من بعد ما جاءتهم البينات، فهذا كلام عام مطلق.

(١) سورة يوسف، آية: ١٧

<sup>(</sup>٢) في مجموع الفتاوي: (معرفة)، والصواب ما ذكرته.

ثم يقال: ماتان المقدمتان كلاحما عنوعة، فمن الذي قال: إن لفظ الإيهان مرادف للفظ التصديق، وهب أن المني يصح إذا استعمل في هذا الموضع، فلم قلت: إنه يوجب الترادف؟(``.

وساق ، ولله وجوهاً في بيان أن الإيهان ليس مرادفا للتصديق، ثم قال:

(وأما المقدمة الثانية، فيضال: إنه إذا فُرض أنه مرادف للتصديق، فقولهم: إن التصديق لا يكون إلا بالقلب، أو اللسان، عنه جوابان:

أحدهما: للنع، بل الأفعال تسعى تصليفا، كما ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال: «النبّنانِ تَزِيّنانِ وَزِنَاهُمَّ النَّقِلُ وَالْأَذُنُ تَزْيِ وَزِنَاهَا السَّعَمُ وَالْبَدُ ثَنِي وَزِنَاهَا السَّعَلُّ وَالْمَاسُّةِ وَالرَّجُلُ تَزْقِ وَزِنَاهَا النَّتِي وَالْقَلْبُ يَتَنَمَّ وَيَشْتِي وَالْفَرَمُ يُصَدُّقُ وَلِكَ أَوْ يُكَلِّبُهُ '''، وكذلك قال أهل اللغة وطواف من السلف والحلف...

الجواب الناني: أنه إذا كان أصله التصديق، فهو تصديق مخصوص، كها أن الصلاة دعاء غصوص، والحج قصد مخصوص، والصيام إمساك مخصوص، وهذا التصديق له لوازم داخلة في مساه عند الإطلاق، فإن انتفاء اللازم يقتضى انتفاء الملزوم، ويبقى النزاع

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ۲۸۸ - ۲۹۰).

 <sup>(1)</sup> رواء سلم (۲۹۷) من حديث إن حريرة، ولفظه: "تُحيِّت قل لَيْنِ أَدَمْ السّيّة مِن الزّنا عَلَيْوَ فَللّهُ لا عَلاَيْنَ وَإِنْ الْعَالِمَة وَاللّهُ وَإِنْ الْعَلَامُ وَاللّهُ الْعَلَى وَاللّهُ الْعَلَى وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى وَاللّهُ عَلَيْنَا وَرَاهُ اللّهُ عَلَى وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكًا". ورواء البخاري (۱۹۲۳) بالمحمر من

لفظيا: هل الإيمان دال على العمل بالتضمن، أو باللزوم)(١٠.

وقال: (وقد عدلت المرجنة في هذا الأصل عن بينان الكتباب والسنة وأقوال الصحابة والتابعين لهم بإحسان، واعتمدوا على رأيسم وعلى ما تأولوه بفهمهم اللغة، وهذه طريقة أهل البدع، وهذا كان الإمام أحمد يقول: أكثر ما يخطئ الناس من جهة التأويل والقياس.

و معقوض، وما تأولوه من اللغة، و فدا تجدهم من أهل البدع يفسرون القرآن برأيهم ومعقوض، وما تأولوه من اللغة، و فدا تجدهم لا يعتمدون على أحاديث النبي في المساحابة والتابعين وأثمة المسلمين، فلا يعتمدون لا على السنة، ولا على إجماع السلف وآثارهم، وإنما يعتمدون لا على السنة، وإنما يعتمدون على كتب النفسير وضعتها رؤوسهم، وهذه طريقة الملاحدة أيضا إنها يأخذون ما في كتب الفلسفة وكتب الأدب والملغة، وأما كتب القرآن والحديث والآثار، فلا يلتنشون إليها هؤلا، يعرضون على نصوص الأنبيا، إذ هي عندهم لا نفيد العلم، وأولئك يتأولون القرآن برأيم عن نصوص الأنبي، إذ هي عندهم لا نفيد العلم، وأولئك يتأولون القرآن برأيم وفيهم بلا أثار عن النبي في أواصحابه، وقد ذكرنا كلام أحد وغيره في إنكار هذا وجعله طريقة أهل البدع، وإذا تدبرت حججهم وجدلت دعارى لا يقوم عليها دليل) ".

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاري (۷/ ۲۹۳ - ۲۹۷).

<sup>(</sup>۲) السابق (۱۱۸/۷) و ما بعدها.

#### البحث الرابع: أصل الإيمان وفرعه

الإيهان وإن كان حقيقة مركبة من القول والفعل، الظاهر والباطن، إلا أن له أصلا وفرعا، فأصله ما في القلب، وفرعه ما يظهر على الجوارح.

فإذا قام بالقلب إيمان - قول وعمل- لزم ضرورة أن ينفعل البدن بالممكن من القول الظاهر والعمل الظاهر.

وه المسار والمسل المسار. ثم إنّ مِنْ أهل السنة من جعل أصل الإيهان شاملاً لقول القلب، وعمل القلب،

وقول اللسان، ومنهم من جعل الأصل مقصورا على ما في القلب.

وتسمية قول اللسان فرعا، لا يعني أنه يمكن الاستفناء عنه، وأن الإيهان يصح بدونه، بل هو فرع لازم، يدل انتضاؤه على انتضاء الملزوم، وكذلك العمل الظاهر لازم للإيان الباطر، لا ينقك عنه، وانتفاؤه يدل على أنه لم بيق في القلب إيمان.

فالفرع لازم للأصل، دال عليه، مصحَّحٌ له، كما سيأتي.

قال شيخ الإسلام هجه في بيان مذهب أهل السنة، وتقسيمهم الإيهان إلى أصل وفرع: (وأما أهل السنة والجماعة من الصحابة جميعهم والتابعين وأثمة أهل السنة وأهل الحديث وجماهير الفقهاء والصوفية مثل مالك والثوري والأوزاعي وحماد بن زيد والشافعي وأحمد بن حنيل وغيرهم وعققي أهل الكلام، فاتفقوا على أن الإيهان والدين قول وعمل...

وقال المفسرون لمذهبهم: إن له أصولاً وفروعاً، وهو مشتمل على أركان وواجباتٍ

ليست بأركان، ومستحباتٍ، بمنزلة اسم الحج والصلاة وغيرهما من العبادات)(١).

وقال ابن منده على في بيان الأصل والفرع: (ذكر المثل الـذي ضربه الله والنبي ﷺ للمؤمن والإيمان.

قسال الله هذا فحالم أن تُحِلَّ مَعْرَت أللاً مَنْلاً كُلِيةً طَيَّبَةً كُشَرُو طَيِبَةٍ أَصَلْهَا لَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي السِّمَاءِ ﴾ " فضريها مثلاً لكلمة الإيمان، وجعل لها أصلاً وفرعاً وثمراً تؤتيه كل حين... ثم ضر النبي ظلة الإيمان بسته؛ إذ فهم عن أله مثله، فأخبر أن الإيمان ذو شعب: أعلاها شهادة أن لا إله إلا الله، فجعل أصله: الإقرار بالقلب واللسان، وجعل شعه الأعمال)".

قلت: فقد جعل (قول اللسان) من الأصلي.

وأما شيخ الإسلام ﷺ فإنه في مواضع كثيرة يجعل الأصلَ هو ما في القلب، والفرغ ما يظهر على البدن.

قال: (فإن الإيبان أصله الإيبان الذي في القلب، ولابد فيه من شيئين: تصديق القلب، وإقراره ومعرفته، ويقال لهذا: قول القلب، قال الجنيد بن عمد: التوحيد قول القلب، والتوكل عمل القلب.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاري (۱۲/ ٤٧١) وما يعدها.

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم، أية: ٢٤

<sup>(</sup>٣) الإيان لابن منده (٢/ ٣٥٠).

قلايد فيه من قول القلب وعمله، ثم قول البدن وعمله. ولا بد فيه من عمل القلب، مثل حب الله ورسوله، وخشية الله، وحب ما يجبه الله ورسوله، وبغض ما يبغضه الله ورسوله، وإخلاص العمل لله وحده، وتوكل القلب على الله وحده، وغير ذلك من أعيال القلوب التي أوجبها الله ورسوله، وجعلها من الإيهان، ثم القلب هو الأصل، فإذا كان فيه معرفة وإرادة سرى ذلك إلى البدن بالضرورة، لا يمكن أن يتخلف البدن عيا

وقال: (وإذا قام بالقلب التصديق به والمحبة لم، لزم ضرورة أن يتحرك البدن بموجّب ذلك من الأقوال الظاهرة والأعهال الظاهرة. فما يظهر على البدن من الأقوال والأعمال هو موجّب ما في القلب ولازمه ودليله ومعلوله، كما أن ما يقوم بالبدن من الأقوال والأعهال له أيضا تأثير فيها في القلب، فكل منهها يؤثر في الأعر، لكن القلب هو الأصل، والبدن فرح له، والفرع يستمد من أصله، والأصل يشت ويقوى بفرعه)".

وقال أيضا: (قاما أصل الإيمان الذي هو الإقرار بها جاءت به الرسل عن الله تصديقا به وانقيادا له، فهذا أصل الإيمان الذي من لم يأت به فليس بمؤمن) (٣٠).

وقد صرح هِ عِلَى قَولَ القلب أصلٌ لقول اللسان، وأنَّ عملَ القلب أصلٌ لعمل الجوارح، قال: (فإنَّ اعتفادَ القلب أصلٌ لقول اللسان، وعملَ القلب أصلٌ لعمل

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى (٧/ ١٨٦) وما بعدها، وانظر: جامع المسائل، ت: محمد عزير شمس (٥/ ٢٤٧).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۷/ ۵۶۱).

<sup>(</sup>٣) السابق (١٢/ ٤٧٤).

الجوارح)<sup>(۱)</sup>.

وقال: (فالإيهان لابد فيه من هذين الأصلين: التصديق بالحق، والمحبة له، فهذا أصل القول، وهذا أصل العمل)(").

وقال أيضا: (ويتبع الاعتقاد قولُ اللسان، ويتبع عملَ القلب [عملُ] (١٠٠ الجوارح من الصلاة والزكاة والصوم والحج ونحو ذلك) (١٠٠).

قلت: هو في هذه المواضع قد جعل قول اللسان من الفرع.

وتارة لا يجزم بأنه فرع، بل يترك الأمر على الاحتيال، وكأنه مراعاة لمن جعله أصلاً في الإيمان. قال: (فللؤمن الذي آمن بالله بقلبه وجوارحه، إيمانه يجمع بين علم قليم، وحالي قليم، تصديق القلب، وخضوع القلب، ويجمع قول لسانه، وعمل جوارحه، وإن كان أصل الإيمان هو ما في القلب، أو ما في القلب واللسان، فلا بد أن يكون في قلبه التصديقُ بالله والإسلامُ له، هذا قولُ قلب، وهذا عملُ قلب، وهو الإقرار بالله).

إلى أن قال: (... وإن دخل في ذلك قولُ اللسان وعملُ الجوارح أيضا، فإنَّ وجودَ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاري (۱۳/ ۲۳٤).

<sup>(</sup>٣) السابق (٧/ ٥٠) والتصديق وإن كان أصلا لقول اللسان، إلا أن عبة القلب تستائزه أيضا، كما تستائزه العمل، وهذا ما يت ظلا يقول (١/ / ٤٥): (شم الحب الشام مع القدرة يستلزم حركة البدن بالقول الظاهر، والعمل الظاهر ضرورة كما تقدم).

<sup>(</sup>٣) زيادة يقتضيها السياق.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي (٧/ ١٧٢).

الفروع الصحيحةِ مُستلزّمٌ لوجود الأصول، وهذا ظاهر ليس الغرض هنا بسطه)(١٠)

## العلاقة بين قول القلب وعمله:

الأصل أن التصديق النام (الصحيح) يوجب عمل القلب ويستلزمه، ما لم يوجد معارضٌ راجعٌ من هوى أو كبر أو حسد.

وقد بين شيخ الإسلام فخذ هذه المسألة بيانا شافها، ومن ذلك قوله: (وهذا التصديق بتبعه عملُ القلب، وهو وهذا التصديق ورسوله، وتعزير التصديق ورسوله، وتعزير الرسول وتوقيره، وخشية الله والإنبانة إليه، والإخلاص له والتوكل عليه، إلى غير ذلك من الأحوال، فهذه الأعمال القلبية كلها من الإيهان، وهي عما يوجبها التصديقُ والاعتقادُ إليانات المبلغ للمعلم لن)"،

وقال: (الإيان وإن كان أصله تصديق القلب، فذلك التصديق لابد أن يوجب حالاً في القلب وعملاً له، وهو تعظيم الرسول وإجلاله وعبت، وذلك أمر لازم، كالتألم والتنعم عند الإحساس بالمؤلم والمنعم، وكالنغرة والشهوة عند الشعور بالملائم والمنافي، فإذا لم تحصل هذه الحال والعمل في القلب لم ينفع ذلك التصديق ولم يُعن شيئا، وإنها يمنع حصوله إذا عارضه معارض من حسد الرسول أو التكبر عليه أو الإهمال له وإعراض

<sup>(</sup>١) السابق (٢/ ٢/٣). قلت: وقد زمم يعض من وخلت عليهم شبهة الإرجاء أن ترك العمل الظاهر بالكلية لا يوثر في صحة الإيازة الأن العمل فرع لا أصل، وقائه أن (قول اللسان) فرع كشلك، وسيأتي الجواب عن هذه الشبهة ضمن الشبه العقلية التي اعتمد عليها للخالف.

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي (٧/ ١٧٢).

القلب عنه، ونحو ذلك. كما أن إدراك الملائم والمثاني يوجب اللذة والألم، إلا أن يعارضه معارض. ومتى حصل المعارض كان وجود ذلك التصديق كعدمه، كما يكون وجود ذلك كعدمه، بل يكون ذلك المعارض موجبا لعدم المعلول الذي هو حال في القلب، ويتوسط عدمه يزول التصديق الذي هو العلة، فيقلع الإيان بالكلية من القلب)<sup>(1)</sup>.

ويوسيو عند بروره مستان به سي مرحه الإرادة والمحبة وغير ذلك، وهو مستانية له ما لم عصل معارض مانتم، فالعلم بالحق يوجب انباعه إلا لمعارض راجح، مثل انباع الهوى بالاستكبار ونحوه، كحال الذين قال الله فيهم: ﴿ أَشَرَفُ عَنْ اَنَبِينَ النَّبِينَ النَّابِينَ النَّبِينَ النَّابِينَ النَّبِينَ النَّابِينَ النَّامِينَ النَّالِ اللَّمِنِينَ النَّالِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّامِينَ النَّالِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّامِينَ النَّالِ اللَّهِ اللَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّامِ النَّهُ النَّهُ النَّامِ النَّامِ النَّامِ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّامِ النَّهُ النَّامِ النَّهُ النَّامِ النَّهُ النَّامِ النَّهُ النَّامِ النَّهُ النَّالِ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّامِ النَّهُ النَّامِ النَّمُ النَّامِ النَّهُ النَّمَ اللَّهُ النَّهُ النَّامِ النَّهُ النَّمِ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّمِينَ النَّهُ اللَّهُ النَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمَامِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَامِ اللَّهُ اللَّهُ الْمَامِ اللَّهُ الْمَامِ اللَّهُ الْمَامِ اللَّهُ الْمَامِ اللَّهُ الْمَامِلُولُ اللَّهُ الْمَامِلُولُ اللَّهُ الْمَامِلُولُ اللَّهُ الْمَامِلُ الْمَامِلُ الْمَامِلُ الْمَامِلُ اللَّهُ الْمَامِ الْمَامِلُولُ الْمَامِلُ الْمَامِلُ الْمَامِلُولُ اللَّهُ الْمَامِ اللَّهُ الْمَامِلُ الْمَامِلُ الْمَامِلُ الْمَامِلُ الْمَامِلُولُ الْمَامِلُ الْمَامِلُ الْمَامِلُ الْمَامِلُولُ الْمَامِلُ الْمَامِلُولُ الْمَامِلُ الْمَامِلُولُ الْمَامِلُ الْمَالُولُ الْمَامِلُ الْمَامِلُولُ الْمَالِمُ الْمَامِلُولُ الْمَالُولُ الْم

الصارم المسلول (٣/ ٩٦٦).

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، آية: ١٤٦

<sup>(</sup>٣) صورة النمار، أية: ١٤ (٣) سورة النمار، أية: ١٤

 <sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، آية: ٣٣

 <sup>(</sup>۵) سورة ص،آیة: ۲۱

فطر الناس عليها إذا سلمت من الفساد، إذا رأت الحق اتبعته وأحبته)(١٠).

#### المقصود من زوال التصديق عند انتفاء عمل القلب:

فإن قبل: من وُجد لديه المعارض، من الكبر والحسد ونحوه، وانتفى عنه عمل القلب، وما يتبع ذلك من القول الظاهر والعمل الظاهر، هل زال عنه التصديق، أم لا؟

فالجواب أن يقال: التصديق وإن كان باقيا إلا أنه تصديقً لا يعتد به، فيا يرد في عبارة شيخ الإسلام أحيانا من أن التصديق يزول أو يتنفي بانتفاء عمل القلب، فعراده أنه يزول عنه التصديق النافع الذي يكون إيهانا، وقد سبق أن التصديق الذي لا يستلزم عمل القلب لا يكون إيهانا باتفاق المسلمين".

قال شيخ الإسلام ﴿قَعَ: (ولابد أن يكون مع التصديق ثيء من حب الله وخشية الله ، وإلا فالتصديق الذي لا يكون معه ثيء من ذلك ليس إيهانا ألبتة، بل هو كتصديق فرعون واليهود وإيليس)^^^.

وقال: (وكفر إيلبس وفرعون واليهود ونحوهم لم يكن أصله من جهة عدم التصديق والعلم؛ فإن إيليس لم يخبره أحد بخبر، بل أمره الله بالسجود لآدم، فأبى واستكبر وكان من الكافرين، فكفره بالإباء والاستكبار وما يتبع ذلك، لا لأجل تكذيب. وكذلك فرعون وقومه جحدوا بها واستيقتها انفسهم ظلما وعلوا وقال له

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (١٥/ ٢٤٠) وانظر: مجموع الفتاوي (٢/ ٣٨٢)، (٧/ ٥٣٧).

<sup>(</sup>۲) انظر:ص۹۵

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٧/٧).

موسى: ﴿قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَمْزَلَ هَتَوُلَاءِ إِلَّا رَبُّ ٱلسَّمَـُوَاتِ وَٱلْأَرْضِ﴾ ``، فالذي يقال هنا أحد أمرين:

إما أن يقال: الاستكبار والإباه والحسد ونحو ذلك عما الكفر به مستازم لعدم العلم والتصديق الذي هو الإيبان، وإلا فمن كان علمه وتصديقة تاماً، أوجب استسلائه وطاعت مع القدرة، كما أن الإرادة الجازمة تستازم وجوذ المراد مع القدرة، فكام أن المراد وطاعت مع القدرة، فكام أن المراد موجب التصديق والعلم من حب القلب وانقياده دل على أن الحاصل في القلب ليس بنصديق ولا علم، بل هنا شبهة وريب، كما يقول ذلك طوائف من الناس، وهو أصل قول جهم والصالحي والامتدري في المشهور عنه، واكتر إصحابه كالقاضي أبي بكر ومن اتبعه عن يجعل الأعالى الباطنة والظاهرة من موجبات الإيبان لا من نفسه، ويجعل ما يستني الإيان بانضائه من لوازم التصديق لا يُصورُ عنده تصديق باطنً مع كفر قطةً (الم

أو أن يقال: قد يحصل في القلب علمٌ بالحق وتصديقٌ به، ولكن ما في القلب من

مورة الإسراء، آية: ١٠٢

<sup>(</sup>۲) زعم جهم ومن واقدة أن كل من جاه النص أو الإجاع بكفره فذلك لز وال التصديق من قلب، فزعموا أن إلجماع بكر موا أن إليس وفرعون وأبا جهل وأشباههم لم يكونوا عالين ولا عارفين ولا مصدقيق، وهدف مكابرة، وغالفة للنصوص الصريحة الدالة على أن هولاء مصدقون عالمون، وإن كان تصديقهم غير تنافع لهم، لأنه لم يتبعه مقتضاه من الانتياد والاستسلام والمحبة، وانظر ما سيأتي في بيان مفهوم الإبيان والكفر عند الجهدية.

الحسد والكبر ونحوٍ ذلك مانعٌ من استسلام القلب وانقياده ومجت، وليس هذا كالإرادة مع العمل؛ لأن الإرادة مع القدرة مسئلزمةٌ للمراد، وليس العلمُ بالحق والتصديقُ به مع

مع العمل؛ و أن الإرادة مع القدرة مستار مه للمراد، وليس العلم بالحق والتصليق به مع القدرة على العمل بموجِبٍ ذلكَ العمل، بل لابد مع ذلك من إرادة الحق والحبُّ له).

إلى أن قال: (وليس بحرة التصديق والعلم يستلزم الحب؛ إلا إذا كان القلب سليها من المعارض كالحسد والكبر؛ لأن النفس مفطورة على حب الحق وهو الذي يلائمها، ولا شيء أحب إلى القلوب السليمة من الله، وهذا هو الحنيقيّة ملة إبراهيم على الذي انخذه الله خليلا، وقد قال تعالى: ﴿ يَوْمَ لا يَنفُعُ عَالٌ وَلا يَنُونَ ﴿ إِنَّ مَنْ أَنّى آلَهُ يَقُلُمٍ سنيم ﴾ (\*).

فليس بجردُ العلم موجباً لحب المعلوم إن لم يكن في النفس قوة أخرى تلاثم المعلوم، وهذه القوة موجودة في النفس).

ثم قال: (فعن عادى الله ورسوله وحاد الله ورسوله كان ذلك مقتضيا لإعراضه عن ذكر الله ورسوله بالخير، وعن ذكر ما يوجب المحبة فيضعف علمه به حتى قد ينساه، كها قال تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَيْنِينَ نَسُوا أَلَّهُ فَأَلْسَبُهُم أَنْفُسُهُم \* (")، وقال تعالى: ﴿ وَلَا تُعْلَى اللهِ مَنْ أَعْفَلُنَا فَلْيَامُ مَنْ أَعْفَلُنَا فَلْيَامُ مَنْ أَعْفَلُنَا فَلَيْمُ عَنْ وَكُونًا وَآلَتُكُم فَنْ وَكُونًا وَآلَتُكُم فَنْ وَكُونًا وَآلَتُكُم فَنْ وَكُونًا وَآلَتُهُم فَنْ اللّه عَلَى اللّه عَنْ وَكُونًا وَآلَتُكُم فَنْ وَكُونًا وَآلَتُكُم فَنْ وَكُونًا وَآلَتُهُم عَنْ وَكُونًا وَآلَتُهُم عَنْ وَكُونًا وَآلَتُكُم فَنْ وَكُونًا وَآلَتُكُم فَنْ فَاللّه عَلَى اللّه عَنْ وَكُونًا وَآلَتُكُم فَنْ وَكُونًا وَآلَتُكُم فَنْ اللّهُ عَنْ وَكُونًا وَآلَتُكُم فَنْ فُلْ اللّهِ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْكُمْ فَاللّهُ عَلَيْكُمْ فَاللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ فَاللّهُ عَلَيْكُمْ فَالْعَلَالُهُ فَلَيْكُمْ فَنْ وَكُونًا وَآلَتُكُمْ فَنْ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلَيْكُمْ فَاللّهُ عَلَيْكُمْ فَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْكُمْ فَنَا وَلَيْكُمْ فَاللّهُ عَلَيْكُمْ فَيْمُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلْمُ فَاللّهُ عَلَيْكُمْ فَلَا لِللّهُ عَلَيْكُمْ فَالْعُمْ عَلَيْكُمْ فَالْعَلْمُ فَلَا فَالْسَنَاقِ عَلْمُ مُنْ وَلَكُمْ فَالْعَلْمُ فَالْعَلْمُ عَلَيْكُمْ فَالْعَلْمُ لَا فَيْلُمُ عَلَيْكُمْ فَلَا لَهُمْ عَلَيْكُمْ فَلَا لَهُ فَالْعَلْمُ عَلَّا لِمُعْلَى اللّهُ فَلَا عَلَيْكُمْ فَاللّهُ فَالْعَلْمُ لْعَلْمُ عَلَيْكُمْ فَاللّهُ عَلَيْكُمْ فَلَا لِللّهُ عَلَيْكُمْ وَلِمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ فَلْمُ عَلَّا عَلَيْكُمْ فَلْ عَلَيْكُمْ فَالْمُعُلِقُولُهُ وَاللّهُ عَلَيْكُونَا وَلْكُونُ وَاللّهُ عَلْمُنْ فَاللّهُ عَلَيْكُمْ فَاللّهُ عَلَيْكُمْ فَلْمُنْ فَاللّهُ عَلْمُ عَلَيْكُمْ فَالْعَلْمُ عَلَيْلُولُونُ الْعَلْمُ فَالْعُلْمُ فَالْمُعُلِمُ فَالْمُنْ فَاللّهُ عَلْمُ لِللّهُ عَلَّا لَلْمُعُلْمُ فَلْمُ عَلَيْكُمْ فَاللّهُ عَلْمُ فَالْمُعُلّمُ فَلْمُ عَلَيْكُمُ فَلْمُنْ فَلْمُ فَاللّهُ عَلْمُ فَلْمُ فَالْمُونُ وَلِلْمُ فَالْمُوالْمُ فَلْمُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَلْمُنْ فَلْمُ فَلْمُنْ فِلْمُلْعُونُ فَلْمُنْ فَلْمُلْعِلُونُ فَلْمُنْ فَلْمُ فَالِ

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء، آية: ٨٩.٨٨

<sup>(</sup>۲) سورة الحشر، آية: ۱۹

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف، آية: ٢٨

\_\_\_\_ مفهوم الإيمان عند أهل السنة والجماعة \_\_\_\_\_

تصديقٌ وعلمٌ مع بفضي ومعاداق لكن تصديق ضعيف وعلم ضعيف، ولكن لولا البغض والمعاداة؛ لأوجب ذلك من عبة الله ورسوله ما يصير به مؤمنا. فهن شرط الإيان وجود العلم التام) (١٠).

وقال أيضاً: (وأما إبلس وفرعون واليهود وتحوهم، فيا قام بأنفسهم من الكفر وإرادة العلو والحسد، منع من حب الله وعبادة القلب له الذي لا يتم الإيهان إلا به ("")، وصار في القلب من كراهية رضوان الله واتباع ما أسخطه ما كان كفراً لا ينضع معه

<sup>(</sup>١) جموع التناوى (٢/ ٢٣٥ - ٢٣٥) و ترك: (همن ترط الإيمان وجود العلم التام) في إطلاق الشرط-أي شرط الصحة- على العلم أو التصديق وفي إطلاق (النام) على الصحيح المجزئ، وهو استمال غالب في كلام شيخ الإسلام، وبأن تأكيد ذلك عند التعلق على قوله: (الإيمان النام). وقد أطلق والاحتفال في موضع أخر -على قول اللسان أنه شرط في صحة للإيمان، قال: (الثاني: أن الذي علمه بأيامة أن من لم يحكلم بالإيمان بلسانه من غير مقر، لم يضم ما في قلم من المرقة، وأن القول من القادر علمه شرط في صحة الإيمان انتهم من المشارم المسئول (١٣/ ١٩٧٤). ولا يقين أن علم القليب، وقول اللسان، جزمان من الإيمان، يدخلان في ماهيت عند شيخ الإسلام وفيء، وهذا بفيد المساعة في التعبير بالشرطية، على ما هو من ماهية الشيء، وقد عد بعض القلها، الية شرطا من شروط صحة الصلاق، ومصاعاً الشرف، وعلما النظر: الإنصاف، (١/١٩)، وكلله الشهاء الذي يقدم معاملة عنه والخلياة شرطال لصحة الصوء، وعلما المثالكية والشافية ركا، انظر: الموسود الشيء الكرية (٢/١٠)، وظانا للعرب ها أن الركن وتسلمج في.

 <sup>(</sup>٢) وفيه أيضا إطلاق التهام على الصحة.

ولما كان الظاهر مستَلزَ ما للباطن - قولا وعملا-، وكان التصديق لا يستلزم المحبة إلا عند انتفاء المعارض، ووجود معنى في المحبوب يجب لأجله، كان من الخطأ أن يقال: إن التصديق موجبٌ لجميع ما يدخل في مسمى الإيان، كما نبَّهَ عليه شيخ الإسلام على بقوله: (فالإيان لابد فيه من هذين الأصلين: التصديق بالحق، والمحبة له، فهذا أصل القول، وهذا أصل العمل. ثم الحب التام مع القدرة يستلزم حركة البدن بالقول الظاهر والعمل الظاهر ضرورة كما تقدم، فمن جعل مجرد العلم والتصديق موجبا لجميع ما بدخل في مسمى الإيبان وكل ما سمى إيمانا فقد غلط، بل لابد من العلم والحب، والعلم شرط في محبة المحبوب، كما أن الحياة شرط في العلم، لكن لا يلزم من العلم بالشيء والتصديقِ بثبوته عبتُهُ، إن لم يكن بين العالم والمعلوم معنى في المحَب أُحبَّ لأجله، ولهذا كان الإنسان يصدُّق بنبوت أشياءً كثيرة ويعلمُها، وهو يبغضُها، كما يصدق بوجود الشياطين والكفار ويبغضهم، ونفس التصديق بوجود الشيء لا يقتضي محبته، لكن الله مبحانه يستحق لذاته أن يُحِب ويُعبد، وأن يحُتَّ لأجله رسولُه، والقلوب فيها معني يقتضي حبَّه وطاعته، كما فيها معنى يقتضي العلمّ والتصديقَ به، فمن صدَّق به وبرسوله ولم يكن محباله ولرسوله، لم يكن مؤمنا حتى يكون فيه مع ذلك الحبُّ له ولرسوله. وإذا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ۵۱۲).

\_\_\_\_ مفهوم الإيمان عند أهل السنة والجماعة \_\_\_\_\_

قام بالقلب التصديقُ به، والمحبةُ له لزم ضرورةَ أن يتحرك البدنُ بموجّب ذلك من الأقوال الظاهرة والأعمال الظاهرة ...) (1)



 <sup>(</sup>١) بجموع الفتاوى (١/ ٤١ه). وسيأتي الكلام على التلازم بين الظاهر والباطن، وحدود، وأدلته، وموقف المرجنة منه أق مبحث مستقل.

#### البحث الخامس: زيادة الإيمان ونقصائه

أجع أهل السنة على أن الإيهان يزيد وينقص، يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية، واستدلوا على ذلك بأدلة كثيرة منها: التصريع بزيادة الإيهان في ستة مواضع من الفرآن:

قال الله تحالى: ﴿ لَلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ فَدْ جَمْمُوا لَكُمْ فَاحْمَرُ فَوَادَهُمْ إِيمْنَا وَقَالُوا خَسْبًا اللَّهُ وَيَعْمُ الْوَصِيلُ﴾ (")

وقسال: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذَكِرَ ٱللَّهُ وَجِلْتَ قُلُونِهُمْ وَإِذَا تُلَبِثَ عَلَيْهِمَ ءَاينتُهُمْ زَادَهُمْ إِيمَنْنَا وَعَلَىٰ رَبِهِمْ يَعْزَكُمُونَ﴾"؟.

وقــــال: ﴿وَإِذَا مَا أَرِّلَتْ سُورَةً فَمِنْهُم مَن يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَتُهُ عَنْدِهَ إِيمَنَنَا فَأَمَّا الَّذِيرَ عَامْتُوا فَوَادَتُهُمْ إِيمَنَا وَهُرَيْسَتَنِيرُونَ ﴾ (").

وقىال: ﴿ وَلَمُّا رَمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْأَخْرَابَ قَالُوا هَنذَا مَا وَعَدْنَا أَلَّهُ وَرَسُولُهُ، وَصَدَقَ آلَهُ وَرَسُولُهُۥ وَمَا زَادُهُمْ إِلَّا إِيمَنِنَا وَتَسْلِيمًا﴾ (").

وقسال: ﴿ هُوَ الَّذِي أَمْزَلَ ٱلسَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوۤاْ إِيمَنَنَا مَّعَ إِيمَنهم ۗ وَلِلَّهِ

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، آبة: ١٧٣

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال، آية: ٢

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة، آية: ١٢٤

<sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب آية: ٢٢

جُنُودُ ٱلسَّمَونِ وَٱلأَرْضُ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ (١٠).

وقال: ﴿لِيَسْتَنِيقِنَ أَلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَنَ وَيَزْدُادَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِيمَنَّا ﴾ (٢)

(فهذه سنة مواضع من كتاب الله رضي الله على صرح فيها سبحانه بزيادة الإيمان، وهذا من اوضح الأدلة وأظهرها على زيادة الإيهان، بل لا أدل منه على ذلك)<sup>(٣)</sup>.

وقد مسئل سفيان بن عينة عن الإيان يزيد وينقص؟ فقال: ألبس تقرأون: ﴿ فَزَادَهُمْ إِيمَنَّا ﴾ ﴿ وَزِدْنَنَهُمْ هُدِّي ﴾ في غير موضع (؟). قيل: فينقص؟ قال: ليس شيء يزيد الأوهد بنقص (٥).

والقصود أن القرآن دل على زيادة الإيمان صراحة، ودل على نقصانه تضمنا؛ إذما من شيء يزيد إلا وهو ينقص.

وأما السنة: فقد جاء التصريح فيها بالنقصان، فقد روى البخاري ومسلم عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُنْرِيُ قَالَ خَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ فَي أَضْحَى أَوْ فِطْرِ إِلَى الْمُصَلَّى فَمَرَّ عَلَى النّساء

<sup>(</sup>١) سورة الفتح؛ آية: ٤

<sup>(</sup>٢) سورة المدني، آية: ٣١

<sup>(</sup>٣) زيادة الإيان ونقصانه ص (٣٩).

<sup>(</sup>٤) لعل مراده غلا اشتقاق مادة الزيادة، كقوله: (فزادتهم إيمانا) وقوله (زادتهم إيمانا)، وإلا فقوله تعالى (فزادهم إيمانا) ليس منه في القرآن إلا هذا الموضع من سورة آل عمران. وكذلك قوله (وزدناهم هدي) لم برد في غير آية الكهف (١٣).

<sup>(</sup>٥) الشريعة للآجري (٢/ ٦٠٥) رقم ٢٤٠، الإبانة لابن بطة (٢/ ٨٥٠) رقم ١١٤٢

۸.

فَقَالَ: هَا مَشَرَّرَ النَّسَاءِ تَصَدَّقُنَ فَإِنَّ أُونِتُكُنَّ أَكُثَرَ أَهْلِ النَّادِ ثَقُلُنَ وَبِمَ يَا رَصُولَ اللَّهَ قَالَ تَكُثِرُنَ اللَّمْنَ وَتَكُفُّرُنَّ الْعَشِيرَ مَا رَأَيْثُ مِنْ كَافِصَاتِ عَفْلِ وَدِينٍ أَذْمَبَ لِلْبُ الرَّجُولِ الحَاذِمِ مِنْ إِخَدَاكُنْ قُلْنَ وَمَا تَفْصَانُ وِبِيَّا وَعَفْلِكَ يَا رَصُولَ اللَّهُ قَالَ ٱلْبَسَ مَهَادَةُ الرَّأَوْمِثَلَ يَضَّفُ فَلْنَ مَنْ وَلَا كَلْلِكِ مِنْ تُقْصَانُ وَيِثَا أَمَّا مِنْ فَصَانٍ عَفْلِهَا ٱلْبَسَ إِذَا حَاصَتُ لَمَ تُعَمَّلُ وَلَا تَصُمْ فَلْنَ مَنْ فَلَاكِ مِنْ فَصَانَ وَيِيَاهُ الْأَنْ مِنْ فَصَانَ وَيَقَالِهُ الْإِنْ مِنْ فَصَانًا عَلْلِكِ

وايضا نقوله ﷺ ق حديث الشفاعة: عَجُرُجُ مِن النَّادِ مَنْ قَالَ لَا إِلَّهَ إِلَّهَ اللَّهِ قَلْهِ. وَزَنْ تَشَيِرَةٍ مِنْ خَيْرِ وَخَجُرُجُ مِنْ النَّارِ مَنْ قَالَ لَا إِلَّهَ إِلَّا اللَّهِ وَقِي قَلْهِ، وَيُحُرُّجُ مِنْ النَّارِ مَنْ قَالَ لَا إِلَّهَ إِلَّا اللَّهُ وَقِي قَلْهِهِ وَزَنُ فَزَوْ مِنْ تَحَيِّرٍ "" صريح في إليات النَّادِتِ والنَفَاضارِ فِي الإيانِ.

إلى غير ذلك من الأدلة التي هي مستند أهل السنة في إجماعهم على أن الإيهان يزيد وينقص.

قال ابن بطة هجمة: (اعلموا رحمكم الله أن الله تلحق تفضل بالإبيان على من سبقت له الرحمة في كتابه، ومن أحب أن يسعده، ثم جعل المؤمنين في الإبيان متفاضلين، ورفح بعضهم فوق بعض درجات، ثم جعله فيهم يزيد ويقوى بالمعرفة والطاعة، وينقص ويضعف بالغفلة والمصية. وبهذا نزل الكتاب، وبه مضت السنة، وعليه أجمع العقلاء

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٠٤) ومسلم (٨٠) من حديث أبي سعيد الخدري، ورواه مسلم أيضا من حديث ابن ...

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٤٤) ومسلم (١٩٣) من حديث أنس عنت.

وتلاعبت به إخوانه من الشياطين، فهو من الذين قبال الله عَلَى فيهم: ﴿وَإِخْوَنَهُمْ يَمُدُونِهُمْ إِنَّ أَلَيْنِ نُمُّرِكًا بِغُصِرُونَ ﴾(١)﴿(١)

وقال شبخ الإسلام هخم: (والصحابة قد ثبت عنهم أن الإيان يزيد وينغص، وهو قول أنمة السنة، وكان ابن المبارك يقول: هو يتفاضل ويتزايد، ويمسك عن لفظ ينقص. وعن مالك في كونه لا ينقص روايتان. والقرآن قد نطق بالزيادة في غير موضع، ودلت النصوص على نقصه كقول: ولا يَزْيِ الزَّالِي جِينَ يَزْيِي وَهُوَ تُؤْمِنُ اللَّهِ وَنَحَ وَلَك، لكن لم يعرف هذا اللفظ إلا في قوله في النساء فتاقضات عقلي وَدِينٍ وجعل من نقصان دينها أنها إذا حاضت لا تصوم ولا تصلي، وجذا استدل غير واحد على أنه ينقص. وذلك أن أصل أهل السنة أن الإيان يتفاضل من وجهين: من جهة أمر الرب، ومن جهة فعل العيد).

وقال أيضا: (وكان بعض الفقهاء من أثباع النابعين لم يوافقوا في إطلاق النقصان عليه؛ لأنهم وجدوا ذكر الزيادة في القرآن ولم يجدوا ذكر النقص، وهذا إحدى الروايتين عن مالك. والرواية الأخرى عنه، وهو المشهور عند أصحابه كقول سائرهم: إنه يزيد

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، آية: ٢٠٢

<sup>(</sup>٢) الإبانة لابن بطة (٢/ ٨٣٢).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٢٤٧٥) ومسلم (٥٧) من حديث أبي هريرة كات.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي (١٣/ ٥١).

ويتقص. وبعضهم عمدل عن لفظ الزيادة والقصان إلى لفظ التفاهسل، فقال: أقول: الإيان يتفاضل ويتفاوت، ويروى هذا عن اين المبارك، وكان مقصوده الإعراض عن لفظ وقع فيه النزاع إلى معنى لا ريب في ثيوته('').

قلت: بل جاء عن ابن المبارك فحد التصريح بلفظ الزيادة والنقصان، كها روى النجاد عن على بن الحسن بن شقيق قال: سمعت عبد الله بن المبارك يقول: الإبهان قول وعمل يزيد وينقص (1).

والمقصود أن السلف من الصحابة والتابعين والأثمة، متفقون على القول بالزيادة والنقصان.

#### ومن كلامهم في هذا:

١ - قال معاذ بن جبل عنف : ١ اجلس بنا نؤمن ساعة، يعني نذكر الله على الله ا

٢- وقال ابن مسعود شخ : • اللهم زدنا إيمانا ويقينا وفقها ا(١٠).

(١) السابق (٧/ ٥٠٦) وما بعدها.

<sup>(</sup>۲) مند إسحاق بن راهوية (۲/ ۱۷۰)، نقلا عن: زيادة الإييان ونقصانه ص (۱۲۵).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أي شبية في الإيبان (١٩٠٥) (اليو صبيد في الإيبان (٢٠) روحيد الله بن أحمد في السنة (٢٦٠) رقم (١٩٠٨) رقم (١٩٦٨) رقم (١٩٦٨) رقم (١٩٦٨) رقم (١٩٠٨) رقم (١

٣- وقال جندب بن عبد الله البجلي هنت : اكنا مع النبي ﷺ ونحن فتبان حزاورة، فتعلمنا الإيان قبل أن نتعلم القرآن، ثم تعلمنا القرآن فازددنا به إيمانا (").

٤- وقال عمير بن حيب هضه: «الإيبان يزيد وينقص. قبل له: وما زيادته ورفق عمير بن حيب هضه: «الإيبان يزيد وينقص. قبل له: وما زيادته و ونقصانه ؟ وهذا عفلنا وضيعنا فللك نقصانه و هذا قال ابن القيم فلا: وأقدم مَنْ رُوي عَمَد زِيَادَة الْإِيان ونقصانه من الصحابة: عُمَيْر بن حَيبِ الخَطْمِيّ) ثم ساق الأر من روية الإنام أحد فلا (").

٥- وقال عبد الرزاق الصنعاني علا: (سمعت معمرا وسفيان الثوري ومالك بن

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد في الإيمان من طريق عبد الله بن عكيم عن ابن مسعود أنه كان يقول: اللهم ذها ... وقال الحافظ في القنح: وإستاده مسحح. ورواه صد الله من أحمد في السنة (٢٦٨/١) وقم ٧٩٧. والأجري في الشريعة (٢/ ٨٥٥) وقم ١٦٨، وبن بلغ في الإيقاة (٨٤١/ ٨٥٤) وقم ١١٣٢.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجه (٢١)، واللالكاتي (٥/ ٢٠١٧) رقم ١٩٧٥، وقال البوصيري في مصباح الزجاجة: هذا. إستاد صحيح رجاله ثقات، وصححه الألباق في صحيح ابن ماجه.

<sup>(</sup>٣) والأثر رواه الإمام أحد في الإيهان، وابن أي شية في الأيهان (١٤) وعبد الله بن أحد في السنة (١/ ٩٦٥) رقم ٢٤٤، والأك عقدة إسناده حسن إن سمع أبو جعفر رقم ٢٤٤، والأك عقدة إسناده حسن إن سمع أبو جعفر من جده من جده وإلا فقي الحقيث الثال هن أيه عن جده ولم يذكر المزي ولا امن حجر أنه ورى عن جده انتهى. وأبوه هو: يزيد بن عديدة قال الأليانية لم أجد له ترجة. والأثر رواه أيضنا: ابن بطة في الإبائة (١/ ٤٥٥) رقم ١٩٢٠، واللالكاني (٥/ ١٠٩) رقم ١٩٧٠، وكلام ابن القيم انظره في التعليق على سنر أي داود.

أنس وابن جريج وسفيان بن عيبنة يقولون: الإيمان قول وعمل، يزيد وينقص)(١).

٦- وقال سفيان بن عيبنة فِقد: (الإيمان قول وعمل، يزيد ويقص. فقال له أخوه إبراهيم بن عيبنة: يا أبا عمد، تقول ينقص؟ فقال: اسكت يا صبي! ببل ينقص حتى لا يبقى هنه شيه)"".

٧- وقال أحمد ﷺ: (الإيهان قول وعمل، يزيد وينقص) ٣٠٠.

# أوجه زيادة الإيمان:

اهتم شيخ الإسلام ابن تبعية فله بيبان هذه الأوجه في كتابيه الإيبان الكبير، والإيبان الأوسط، فذكر ثابّة منها في الأول، وسبعةً في الثاني، وسأقتصر على ذكر أهم هذه الأوجه من كلامه فلاه.

الوجه الاول: أن نفس التصديق والعلم الذي في الفلب يتفاضل باعتبار الإجمال والتفصيل، فليس تصديق من صدق الرسول بجملا، من غير معرفة منه بتفاصيل أخباره كمن عرف ما أخبر به عن الله وأسيائه وصفاته والجنة والثار، والأسم وصدقه في ذلك

- (١) رواه عبدالله بن أحمد في السنة (٣٤٦/١) وقم ٧٣١، والأجري في الشريعة (٦٠٦/٢) رقم ٣٤٣، وفال عققه: إسناده صحيح.
- (٢) رواه الحبيدي في أصول السنة من (٤١)، وإن أي عمر العدني في الإبيان (٢٨)، والعمايون في عقيدة السلف أصحاب الحديث، ص (٧٠٠)، والأجري في الشريعة (٢/ ١٠٠) وقم ٢٤٤، وقال محقة. إسناده صحيح، ورواه ابن بطة في الإبادة (٢/ ٨٥٤) رقم ١١٥٥
- (٣). رواه أبر داود في مسائل الإمام أحمد ص (٢٧٣)، والأجري في الشريعة (٢٠٨/٢) رقم ٢٥٦، وانظر مزيدا من مقولات السلف في: شرح أصول اعتقاد أهل السنة لللالكائي (١٠١٣/ - ١٠٣٦).

كله، وليس من التزم طاعته مجملا، ومات قبل أن يعرف تفصيل ما أمر به، كمن عاش حتى عرف ذلك مفصلا وأطاعه فيه.

الوجه الثنائي، أن نفس العلم والتصديق يضاضل ويتفاوت، كيا يضاضل سالز صفات الحي، من القدرة والإرادة والسمع والبصر والكلام، ومن العلوم أن الملال المربي يضاضل الناس في رؤيت، وكذلك شمع الصوت الواحد يضاضلون في إدراكم، فيا من صفة من صفات الحي وأنواع إدراكاته وحركاته، بل وغير صفات الحي إلا وهي تقبل التفاضل، والإنسان بجد في نفسه أن علمه بمعلومه يضاضل حاله فيه كيا يضاضل حاله في سمعه لمسموعه، ورؤيته لمرتبك، وحبه لمجبوبه، وبغضه لبغيضه، ومن أنكر التفاضل في هذه الحقائق كان مسفسطا.

الوجه الثانة، زيادة أعيال القلوب ونقصها، فإنه من المعلوم بالذوق الذي يجده كل مؤمن أن الناس يتفاضلون في حب الله ورسوله، وخشية الله والانابة إليه، والتوكل عليه، والإخلاص له، وفي سلامة القلوب من الرياء والكبر والمحجب ونحو ذلك، والرحمة للخلق والنصح للم ونحو ذلك من الأخلاق الإيمانية، وفي الصحيحين عنه كلله أنه قال: فألَّذَتُ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ خَلَارَةً الإيمانية مَنْ كَانَ اللهُ وَرَسُولُهُ أَحَبُّ إِلَيْهِ عِنَا سِيرَاهُمَا رَمَنْ أَنْ اللهُ وَرَسُولُهُ أَحَبُّ إِلَيْهِ عِنَا سِيرَاهُمَا رَمَنْ أَنْ يُلُودُ أَنْ يَلُمُودَ فِي الْكُفْرِ بَعَدَ إِذْ أَلْقَلْمُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ وَمَنْ يَكُودُ أَنْ يَعُودَ فِي الْكُفْرِ بَعَدَ إِذْ أَلْقَلْمُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ وَلِيلُوهُ وَاللّهُ وَلِلْكُولُ وَلِلْكُولُ وَلِلْهُ وَاللّهُ وَالمُولِكُولُ وَلَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللهُ وَاللّهُ وَلِيلًا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِيلًا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلْهُ وَلِيلًا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِيلًا وَلِيلًا وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلْهُ وَلِلْهُ وَلِلْهُ وَلِيلًا وَلِلْهُ وَلِيلًا وَلِيلًا وَلِلْهُ وَلِيلًا وَلِلْهُ وَلِيلًا وَلِلْهُ وَلِيلًا وَلَاللّهُ وَلِيلًا وَلَاللّهُ وَلِلْهُ وَلِيلًا وَلِيلًا وَلِيلًا وَلِيلًا وَلِلْهُ وَلِيلًا وَلِيلًا وَلِيلًا وَلِيلًا وَلِلْهُ وَلِيلًا وَلِيلًا وَلِيل

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢١) ومسلم (٤٣) من حديث أنس علت.

\n\_-

وقال ﷺ: وقاله إِلَيْ لِأَخْشَاكُمْ فَعَ وَأَعْلَمُكُمْ يِحَدُّوهِو ا<sup>(۱)</sup>، وقال: وَلا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى أَكُونَ أَحَبُّ إِلَيْهِ مِنْ وَلَيْهِ وَوَالِيهِ وَالنَّاسِ أَجْمِينَ<sup>6)</sup>، وقال له عمر: بما رسول الله لأنت أحب إلى من كل شيء إلا من نفسي. قال: ولا يَا عُمُرُ حَتَّى أَكُونَ أَحَبُّ إِلَيْكَ مِنْ تَفْسِكَ فال: فَوَلَنَتْ أَحَبُّ إِلَيْ مِنْ نَفسِي قال: الآذَ يَا عُمُرُهُ ".

وهذا أمر يجده الإنسان في نفسه، فإنه قد يكون الشيء الواحد يجبه تارة أكثر مما يجبه تاره، ويخافه نارة أكثر مما يخافه تارة، وهذا كان أهل المعرفة من أعظم الناس قولا بدخول الزيادة والنقصان في لما يجدون من ذلك في أنقسهم.

العزجة الزابعة أن التفاضل بحصل من هذه الأصور من جهة الأسباب المقتضية لها، فمن كان مستند تصديقه وعبته أدلة توجب اليفين، لم يكن بعنزلة من كان تصديقه لأسباب دون ذلك.

الوجه الخامس؛ الأعمال الظاهرة، فإن الناس يتفاضلون فيها وتزيد وتنقص، وهذا مما اتفق الناس على دخول الزيادة فيه والنقصان، لكن نزاعهم في دخول ذلك في مسمى

<sup>(</sup>١) رواه البخدري (٢٠٦٥) بلفظ: وأما ولله إلى لأخشاكم أن وأنقاكم لعه، ورواه مسلم بلفظ: وأن لأنقاكم نه وأخشاكم لعه، وبلفظ: وولله إلى لأرجو أن أكون أخشاكم أنه وأعلمكم بها أشهى، ورواه مالك أن الوطأ بالنظ: وإلله إلى لأنقاكم أنه وأعلمكم بحدوده، وذلك في قصة النفر الذين سألوا عن عبادته 我 ظام الحروا كأنب نقالوط.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٥) ومسلم (٤٤) واللفظ له، من حديث أنس عنت.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٦٦٣٢) من حديث عبد الله بن هشام هشت.

الإيمان. فالنفاة بقولون هو من ثمرات الإيمان ومقتضاه، فأُدخل فيه مجازا بهذا الاعتبار، وهذا معنى زيادة الإيمان عندهم ونقصه، أي زيادة ثمراته ونقصانها.

الوجه السادس؛ أن التفاضل بحصل في هذه الأمور من جهة دوام ذلك وثباته، وذكره واستحضاره، كما بحصل النقص من جهة النفلة عنه والإعراض. قال عمير بن حبيب الخطمي من أصحاب النبي ﷺ: «الإبيان يزيد وينقص قالوا: وما زيادته ونقصه ؟ قال: إذا حمدنا الله وذكرتاه وسبحناه فذلك زيادته، فيذا غفلنا ونسينا وضيعنا فضيعنا فذلك نقصانه. ().

الوجه الصابح: أن الإنسان قد يكون مكذبا ومنكرا الأمور لا يعلم أن الرسول أخبر بها، وأمر بها، ولو علم ذلك لم يكذب ولم ينكر، ثم يسمع الآية أو الحديث، أو يتدبر ذلك أو يفسر له معناه، فيصدق بها كان مكذبا به، ويعرف ما كان منكرا، وهذا تصديق جديد، وليمان جديد ازداد به إيمانه، ولم يكن قبل ذلك كافرا بل جاهلا "".

ومن خلال هذه الأوجه الواضحة الظاهرة يتبين أن الزيادة والنقصان تدخلان على نصديق القلب، وعمله، وعلى أعمال الجوارح.

وأما قول اللسان: فإن أريد به ما هو ركن في الإيبان وهو الشهادتان، فهذا لا يدخله الزيادة والنقص، وإن أريد به سائر ما يؤدى باللسان من ذكر وتسبيح وأمر بللعروف

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه ص: ۸۳

<sup>(</sup>Y) مجموع الفتاوي (V/ 270 - 400), (V/ 277 - 277).

٨٨ الباب الأول: الفصل الأول

ونهي عن المنكر وغير ذلك، فكونه يزيد وينقص أمر واضح لا مجفى.

وفي شدأن الشهادتين يقول شيخ الإسلام: (فالإسلام الدني لا يُستثنى فيه: الشهادتان باللسان فقط، فإنها لا تزيد ولا تنقص، فلا استثناء فيها) (''.

•••••

### البحث السادس: الاستثناء في الإيمان

لما كان الإيمان المطلق يتضمن فعل ما أمر الله به حبدًه كلّه، وترك ما نهى عنه كلّه، فإذا قال الرجل أنا مومن بهذا الاعتبار، فقد شهد لنفسه بأنه من الأبيرار المتفين الفالعين مفعل ما أمروا به، وترك ما نهوا عنه، وهذا من تزكية الإنسان لنف، وشهادته لها بها لا يعلم، ولو كانت هذه الشهادة صحيحة لكان يتبغي له أن يشهد لنفسه بالجنة إن مات على هذه الحال، ولا أحد يشهد لنفسه بالجنة، فشهادته لنفسه بالإيمان كشهادته لنفسه بالجنة، ولهذا كان مذهب السلف الاستثناء في الإيمان بهذا الاعتبار (11).

قال شيخ الإسلام: (وأما مذهب سلف أصحاب الخديث كابن مسعود وأصحابه، والثوري وابن عينة وأكثر عليا، الكوقة، ويجي بن سعيد القطان فيها يرويه عن عليا، أهل الصرة، وأحمد بن حنبل وغيره من أتمة السنة، فكانوا يستتون في الإيهان. وهذا متواتر عنهم لكن ليس في هؤلاء من قال: أنا أستني لأجل الموافاة، وأن الإيهان إنها هو متوات الايهان يتضمن اسم لما يوافي به المبدريه، بل صرح أتمة هؤلاء بأن الاستثناء إنها هو لأن الإيهان يتضمن فعل الواجبات، فلا يشهدون لأنفسهم بذلك، كها لا يشهدون لها بالبر والتقوى؛ فإن ذلك عا لا يعلمونه، وهو تزكية لأنفسهم بلاعلم)<sup>(1)</sup>

ويؤكد هذا ما جاء عن أحمد فيض، قال: (أذهب إلى حديث ابن مسعود في الاستثناء في الإيبان؛ لأن الإيبان قول وعمل، والعمل: الفعل، فقد جننا بالقول، ونخشى أن

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوي (٧/ ٤٤٦).

<sup>(</sup>٢) السانة (٧/ ٢٣٩).

(٠

نكون قد فرطنا في العمل، فيعجبني أن نستثني في الإيبان، نقول: أنا مؤمن إن شاء الله تعالى(١٠٠).

والقصرد بحديث ابن مسعود، هو قوله الله الله عنه أنه مؤمن فليشهد أنه من أهد أنه مؤمن فليشهد أنه من أهل الجنة """.

وروى الخلال بسنده عن أبي داود سليان بن الأشعث قال: (سمعت أبا عبد الله قال به رجون قبل في مؤمن أنت؟ قلت: نعم، هل علي في ذلك شيء؟ هل الناس إلا مؤمن وكافر؟ فغضب أحمد وقال: هذا كلام الإرجاء، وقال الله فلاذ: ﴿وَوَا خُرُورَتَ مُرْجُونَ لاَحْرُ أَلْبُهُ \*\*) من هؤ لاء؟ ثم قال أحمد: ألبس الإيان قولاً وعملاً؟ قال الرجل: بل. قال: فجتنا بالعمل؟ قال: لا. قال: فكيف تعبب أن يقول: إن شاء الله ويستثر.؟

قال أبو داود: وأخبرني أحمد بن أبي سريج أن أحمد بن حنبل كتب إليه في هذه المسألة: إن الإيمان قول وعمل، فجننا بالقول ولم نجئ بالعمل، فنحن مستنون بالعمل. زاد الفضل: سمعت أبا عبد الله يقول: كان سليان بن حرب حمل هذا على الثقبل،

<sup>(</sup>١) مسائل ابن هاني (٢/ ١٦٢)، السنة للخلال (٣/ ٦٠٠) رقم ١٠٦٥

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالله بن أحمد في السنة (٢/ ٣٣٨) (قام ١٠٧١) وقال ٧٢١، واللالكاني (٥/ ١٠٤٨) وقم ١٧٧٩

<sup>(</sup>٣) سورة النوية، آية: ١٠٦

يقول: نحن نعمل ولا ندري يتقبَّل منا أم لا؟)(١٠).

وفي كلام أحمد عُلِثُه الأخير إشارة إلى مأخمذ آخر للاستثناء، وهو أن الإنسان لا يدري أيتقبل منه أم لا.

وثمة ماخذ الله نبّه عليه الإمام أحد أيضا، وذلك فيا رواه الخلال عنه: (قال أبو عبد الله: قول النبي ﷺ حين وقف على المقابر فقال: وَيَلَّا إِنْ شَاءَ اللَّهِ بِكُمْ لَاحِفُونُ الْأَا وقد نُعبت إليه نفسُه أنه صائر إلى الموت<sup>(1)</sup>، وفي قصة صاحب القبر: ﴿ وَعَلَيْهِ حَبِيتَ وَعَلَيْهِ مِنْ وَعَلَيْهِ ثَبْتُ أَنِ فَنَاءَ اللهُ اللهَ وفي قول النبي ﷺ: ﴿ إِنَّهِ الْحَبْثَاتُ مُعْرَقٍ وَهِي تَابِلَةً إِنْ قَاءَ اللهُ مَنْ لَا يُعْرِفُ إِللهُ تَعْبَالاً "، وفي مسألة الرجل النبي ﷺ: احداثا يصبح جنا يصوم ؟ فقال: إن الأفعل ذلك ثم أصوم، فقال: إنك لست مثلنا أنت قد غفر الله

<sup>(</sup>١) السنة للخلال (٣/ ٥٩٧) رقم ٢٠٥٦، ونقله شيخ الإسلام (٧/ ٢٤٦).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٢٤٩) من حديث أبي هريرة هجت.

<sup>(</sup>٣) أي استثنى مع تيقته الموت

<sup>(</sup>٤) رواه ابن ماجه (٢٦٨٥) من حديث أي هريرة، ولقطه: "إِذَّا لَيَّتَ يَهِيهِ إِلَى الْقَرْقُ وَيُجِلُّسُ الرَّجُلُّ الشَّائِحُ فِي ثَرِيَّ عَلَمْ فَرَعِ... وَيَقَالُ لَكُ عَلَ الْتَهِيرِ ثُنَّتَ وَعَلَيْ الشَّتَ إِلَى الْقَرْقَ فَيَا اللَّهِ مِن اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّ اللَّهُ اللَّهِ اللَّةِ الْمُعَالِمِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّالِيَّةِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ ا

<sup>(</sup>ه) رواه مسلم (۱۹۹) من حديث اي هريرة حجت، ولفظه: "لِكُلُّ بَيِّيْ وَهُوَأَ مُسْتَجَابُةٌ فَتَسْجُلُ كُلُّ بُيُّ وَهُوَهُ وَإِنَّا الْحَدَّاتُ وَهُوَيِ مُشَاعَةً لِأَمْنِي يَوْمَ الْبِيَاتُو فِينَ نَافِئَةً إِنْ شَاءً اللهُ مُن صَافَ مِن أَلْبِي لَا يَشْرِكُ بِاللهُ شَيْرًا" ورواه البخاري (۷۶۷۷ع) عنصراً ا

15

لك ما تقدم من ذنبك، فقال: قواللهِ إِنِّ لأَرجُو أَنْ أَكُونَ أَخْشَاكُمْ للهِ (١)، وهذا كثير وأشباهه، على البقين(١٠٠٠.

واحتج أحمد في نتمة الرواية بقول الله تعالى: ﴿ لَتَدَخُلُنُ ٱلْمُسْجِدُ ٱلْحُرَامُ إِن شَأَةُ أَلَّهُ مَامِيْرِكَ ﴾ ("" قال: فقد علم تبارك وتعالى أنهم داخلون المسجد الحرام.

وقال شيخ الإسلام مبينا أوجه الاستثناه: (فإن كثيرا من السلف من الصحابة والتابعين وغيرهم استثنوا في الإيهان.

وآخرون أنكروا الاستثناء فيه، وقالوا: هذا شك.

والذين استثنوا فيه منهم من أوجيه، ومنهم من لم يوجيه، بل جؤز تركه باعتبار حالتين، وهذا أصح الأقوال، وهذان القولان في مذهب أحمد وغيره. فعن استثنى لعدم علمه بأنه غير قائم بالواجبات كما أمر الله ورسوله، فقد أحسن. وكذلك من استثنى لعدم علمه بالعاقبة. وكذلك من استثنى تعليقا للأمر بمشيئة الله تعالى، لا شكا.

و من جزم بها هو في نفسه في هذه الحال، كمن يعلم من نفسه أنه شهد أن لا إله إلا الله وأن عمدا رسول الله، فجزم بها هو متيقن حصوله في نفسه فهو محسن في ذلك)(1).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۱۱۰) من حدیث عائشة څتخ.

<sup>(</sup>٢) السنة للخلال (٣/ ٥٩٥) رقم ١٠٥٤، ونقله شيخ الإسلام (٧/ ٤٥١).

<sup>(</sup>٣) سورة الفتح، آية: ٢٧

 <sup>(</sup>٤) بحموع الفتاوى (٨/ ٨٧٨) وما بعدها. وقال عمد بن نصر المروزي قلاه: (سألت أحد مصن قال: أنا
مؤمن عند نضي من طريق الأحكام، والمواريت، ولا أعلم ما أنا عند الله؟ ققال: ليس هذا بعرجي، «

### ويتضع مما سبق أن الاستثناء عند السلف راجع إلى أحد خمسة أمور:

الاول: أن الإيمان الطلق يتضمن فعل المأمورات وترك المحرمات جميها، وليس أحد يدعي أنه أتى بذلك، فجاز أن يستشي على هذا الاعتبار (وهذا مأخذ عامة السلف الذين كانو ايستشون)(").

الثاني: النظر إلى قبول الأعيال، فإن الإنسان يعمل ولا يدري أيتقبل منه أم لا، لخوفه أن لا يكون أتى بالعمل على الوجه المأمور"".

الثالث: ترك تزكية النفس، وأي تزكية أعظم من التزكية بالإيهان (٢٠).

الوابع: أن الاستئناء يكون في الأمور المتيقنة التي لا يشك فيها، كما سبق في آية الفتح، وفي قصة صاحب القبر (<sup>12)</sup>.

الخامس: الاستثناء لعدم العلم بالعاقبة، وخوف تفتر الحال، في مستقبل العمر، وفي ذلك يقول ابن بطة فجه: (ويصح الاستثناء أيضا من وجه آخر يقع على مستقبل الاعمال، ومُستأنف الأعمال، وعلى الخاقة وبقية الأعمار، وثريد: إني مؤمن إن ختم الله في

وقال أبو أبوب: الاستثناء جائز، قال: أنا مؤمن، ولم يقل عند الله، ولم يستئن، فقلك عندي جائز،
 وليس بمرجئ، ومه قال أبو خيشة وابن أبي شية) تعظيم قدر الصلاة (۲۹/۲۶).

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (٧/ ٤٤٦) وانظر: (٧/ ٤١٧).

 <sup>(</sup>٢) السابق (٧/ ٩٦)، قال شيخ الإسلام: (وهذا أظهر الوجوء في استثناء من استثنى منهم في الإيمان).

 <sup>(</sup>٣) السابق (٧/ ٤٤٦)، الإبانة لابن بطة (٢/ ٨٦٥).
 (٤) السابق (٧/ ٤٥٠، ٤٥٠)، وينظر: (٣/ ٨٦٩)، (٣١/ ٤٢).

91

بأعمال المؤمنين وإن كنت عند الله مشبتا في ديوان أهل الإيهان، وإن كان ما أنا عليه من أفعال المؤمنين أمرا بدوم لي ويبقى عليّ حتى القبى الله بعه ولا أدري همل أصبح وأُمسي على الإيهان أم لا؟ ويذلك أدّب الله نبيه والمؤمنين من عباده، قال تعالى: ﴿وَلَا تَقُولُنَّ لِشَائِي: إِنْي قَاعِلٌ وَلِلْكَ غَدًا رَجِّعَ إِلَّا أَنْ يَشَاءً الْقَدِّعِينَ (")(").

والحاصل أن أهل السنة على جواز الاستئناء لهذه الاعتبارات، وجواز تركه إذا كان المقصود أصل الإيبان، لا الإيبان المطلق الكامل، وأسا على السئك، فيمنع منه اتفاقا. ويتبغي لمن لم يستني أن يقرن كلامه بيا بيين أنه لا يريد الإيبان المطلق الكامل، كأن يقول: أمنت بالله وملاتكته ورسله، ونحو ذلك.

قال شبخ الإسلام على: (ولهذا كان الصحيح أنه بجوز أن يقال: أنا مؤمن بلا استثناء إذا أراد ذلك، لكن ينبغي أن يقرن كلامه بها بين أنه لم يرد الإيبان المطلق الكامل)(").

وقال ابن أبي العز هخد ملخصاً أوجه الاستثناء: (وأما من يجيؤز الاستثناء وتركم، فهم أسعد بالدليل من الغريقين<sup>(1)</sup>، وخير الأمور أوسطها. فإن أراد المستثني الشك في أصل إيانه مُنع من الاستثناء، وهذا عما لا خلاف فيه، وإن أراد أنه مؤمن من المؤمنين المـذين وصـفهم الله في قولمـ: ﴿إِنْمَا ٱلْمُؤْمِنُورِيَ ٱلَذِينَ إِذَا ذَكِرَ ٱللَّهُ وَجِلْتَ قُلُومِهُمْ وَإذَا

 <sup>(</sup>١) سورة الكهف، آية: ٢٤

<sup>(</sup>٢) الإبان (٢/ ١٥٥٨).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٧/ ٤٤٨).

أي من يوجبه ومن يجرمه، وسيأتي بيان ذلك عند الكلام على مفهوم الإيمان عند الفرق.

تَلَيْتُ عَلَيْهِمْ اَمْنَعُمْ إِمِنْتُنَا وَعَلَىٰ وَيَهِمْ يَتَوَكُّوْنَ ۖ الَّذِينَ عَلَيْهِ اَلْمَوْمُونَ وَمِنَا وَوْقَتَهُمْ يُسْفِقُونَ ۚ أُولَئِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقَااً كُمْ وَرَجَتْ عِندَ وَيَهِمْ وَمَغْوِرَةً وَرِوْقَ كَبِينَهُ\*\*\* ، وِي قول تعمل: ﴿إِنْمَا الْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ امْتُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ مُثَمَّ لِمَهْ يَوْالِكُوا أَوْ فَعِنْدُوا بِأَمْوَ إِلَيْمُ اللَّهِ فِي اللَّهِ الْمُؤْمِنُونَ ٱلْذِينَ امْتُوا بِالْق

فالاستثناء حينئذٍ جائز. وكذلك من استثنى وأراد عدم علمه بالعاقبة. وكذلك من استثنى تعليقاً للأمر بمشيئة الله، لا شكا في إيهانه، وهذا القول في القوة كها ترى)<sup>(٣)</sup>.

## كراهة السلف سؤال الرجل أخاه: أمؤمن أنت؟

وقد كره السلف سؤال الرجل أخاه: أمؤمن أنت؟ بل عدوا هذا من البدع التي أحدثها المرجئة.

قال إبراهيم النخعي وتله: (سؤالُ الرجلِ الرجلَ: أمؤمنٌ أنت؟ بدعةٌ)(١٠).

وقال سفيان بن عيينة: إذا سئل أمؤمن أنت؟ إن شاء لم يجبه، أو يقول: سؤالك إياي بدعة، ولا أشك في إيهاني<sup>(0)</sup>.

 <sup>(</sup>١) مسورة الأنفال، آية: ٢- ٤

<sup>(</sup>۲) سورة الحجرات، آية: ۱۵

<sup>(</sup>٣) شرح العقيدة الطحاوية ص ٣٥٣، ط. المكتب الإسلامي، (٢/ ٥٣٨) ط. مؤسسة الرسالة، الثانية.

<sup>(</sup>٤) رواه الأجري في الشريعة (٢/ ٦٧٠) رقم ٢٩١، وابن بطة في الإبانة (٢/ ٨٨٠) رقم ١٢١٢

<sup>(</sup>٥) رواه عبدالله بن أحمد في السنة (٢٣٨/١) رقم ٢٧٨، الأجبري في الشريعة (٢/ ١٦٧) رقم ٢٨٨، وابن بعلة في الإبانة (٢/ ٨٨١) رقم ٢٢٦١، واللالكاني (٥/ ١٠٥٤) رقم ٢٧٩٦

قال الآجري ظلاء (إذا قال لك الرجل: أنت مؤمن؟ فقل: آمنت بالله وملاتكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والموت والبعث من بعد الموت والجنة والنار، وإن أحبيت ألا تحييه، تقول له: سؤالك إياي بدعة فلا أجبيك، وإن أجبة فقلت: أنما مؤمن إن شماء الله على النعت الذي ذكرناه فلا بأس به. واحذر مناظرة مثل هذا، فإن هذا عند العلماء مذموم، واتبع من مضى من أثمة المسلمين تسلم إن شاء الله) (11)

والمرجنة أوردت هذا السؤال احتجاجا منها على أن الإيبان قول وتصديق بلا عمل. ووجه ذلك أن المجبب إذا قال: أنا مؤمن، قبل له: فهل جنت بالعمل؟ وكيف ساخ لك الجزم بالإيبان وأنت لا تجزم بالعمل؟ فهذا تسليم منك بأن الإيبان قول بلا عمل!

فلها علم السلف مقصودهم، كرهوا السؤال، وكرهوا جوابه(٢٠).

قال شيخ الإسلام عُقد: أوقد كان أحمد وغيره من السلف مع هذا يكرهون سؤال الرجل لغيره: أموّمن أنت؟ ويكرهون الجواب؛ لأن هذه بدعة أحدثها المرجنة ليحتجوا بها لقوفه، فإن الرجل يعلم من نقسة أنه ليس بكافر، يل يجد قلبه مصدقا بها جاء به

<sup>(</sup>١) الشريعة للآجري (٢/ ٦٦٧).

<sup>(</sup>٣) ونظير هذا قول بعضهم: هذا العمل الطلوب لصحة الإيهان: ما حدّه، وما حقيقته، ومتى يكفر بتركه، بعد يوم أو يومين أو ساحة أو خققة؟ كما سيأتي في شبههم العقلية التي راموا منها التشكيك فيها أجم عليه السلف من أن الإيمان لا يجزئ من فون العمل، والمقصود أن المرجة حدلت هما دل عليه الكتاب والسنة والإجماع إلى هذه الله المتهافقة والحجيج الواحية، والأمركها قال الله: (ومن لم يجمل الله له تورا فها له من تور).

الرسول، فيقول: أنّا مؤمن، فيثبت أن الإيمان هو التصديق؛ لأنك تجزم بأنك مؤمن، ولا تجزم بأنك فعلت كل ما أمرت به، فلما علم السلف مقصدهم صاروا يكرهون الجواب، أو بفصلون في الجواب، وهذا لأن لفظ الإيان فيه إطلاق وتقييد، فكانوا يجيبون بالإيان المقد الذي لا بستازم أنه شاهد فيه لنفسه بالكيال، ولهذا كان الصحيح أنه يجوز أن يقال: أنا مؤمن بلا استثناء إذا أراد ذلك، لكن ينبغي أن يقرن كلامه بها يبين أنه لم يرد الإيهان المطلق الكامل، و لهذا كان أحمد بكره أن مجب على المطلق ملا استثناء يقدمه. وقال المروذي: قبل لأبي عبدالله نقول: نحن المؤمنون؟ فقال نقول: نحن المسلمون، وقال أيضا: قلت لأن عبد الله: نقول إنا مؤمنون؟ قال: ولكن نقول: إنا مسلمون. ومع هذا فلم ينكر على من ترك الاستثناء إذا لم يكن قصدُه قصدَ المرجئة أن الإيمان بجرد القول، بل يكره(١٠) تركُّه لما يعلم أن في قلبه إيهانا وإن كان لا يجزم بكمال إيهانه. قال الخلال: أخبرني أحمد بن أصرم المزني أن أبا عبد الله قيل له: إذا سألني الرجل فقال: أمؤمن أنت؟ قال سؤالك إياى بدعة لا يشك في إيانه، أو قال: لا نشك في إياننا. قال المزني: وحفظي أن أبا عبد الله قال: أقول كما قال طاووس: آمنت بالله وملائكته وكتبه ورمله ... فعُلم أن أحمد وغيره من السلف كانوا يجزمون ولا يشكون في وجود ما في القلب من الإيمان في

هذه الحال، ويجعلون الاستثناء عائدا إلى الإيمان المطلق المتضمن فعل المأمور)(").

 <sup>(</sup>١) لعل الصواب: بل برى تركه، والكلام عمن ترك الاستثناء من السلف، دون أن يقصد قصد المرجة، بل
 برى تركه لأنه يعلم أن في قلمه إيمانا.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۷/ ٤٤٨) وما يعدها.

#### المبحث السابع: الفرق بين الإيمان و الإسلام

اشتهر الخلاف بين أهل السنة في الإبيان والإسلام، هل هما مترادفان أو متغايران، وأكثرهم على إثبات الثغاير، وأن الإبيان درجة أعلى من الإسلام، وبينهما تلازم، فلا إسلام لمن لا إيان له، ولا إيمان لمن لا إسلام له.

والقائلون بالتغاير اختلفوا في حقيقة الغرق بينها، فعنهم من قال: الإسلام الكلمة والإيهان العمل، ومنهم من قال: الإسلام: الأعيال الظاهرة، والإيهان: الاعتقادات الباطنة، والمحققون منهم على أن ذلك بختلف باختلاف حالتي الإفراد والاقتران.

ب ما الرجنة فيرون أن الإسلام أفضل من الإيبان؛ إذ الإيبان عندهم خصلة من خصال الإسلام.

وقد لخص شبخ الإسلام فجمة أقوال الناس في المسألة، فقال: (ولهذا صار الناس في الإيان والإسلام على ثلاثة أقوال: فالمرجنة يقولون: الإسلام أفضل، فإنه يدخل فيه الإيان. وآخرون يقولون: الإيان والإسلام سواه، وهم المعتزلة والخوارج، وطائفة من أهل الحديث والسنة، وحكاه عمد بن نصر عن جهورهم وليس كذلك.

والقول الثالث: أن الإييان أكمل وأفضل، وهذا هو الذي دل عليه الكتاب والسنة في غير موضع، وهو المأثور عن الصحابة والتابعين لهم بإحسان. شم هؤلاء منهم من يقول: الإسلام بجرد القول والأعمال ليست من الإسلام. والصحيح أن الإسلام هو

الأعيال الظاهرة كلها)(1).

ومن القائلين بأن الإسلام القول أو الكلمة: الزهري وحماد بن زيد، ومرادهم بذلك أن الاسلام يشت بالكلمة.

قال شيخ الإسلام هلا موضعاً قولهم: (ولما كان كل من أتى بالشهادتين صار مسلما متعيزا عن البهود والنصارى، تجري عليه أحكام الإسلام التي تجري على المسلمين، كان هذا عا يُجرم به بلا استثناء فيه، فلهذا قال الزهري: الإسلام التكلمة. وعلى ذلك وافقة أحد وغيره، وحين وافقه لم يُرد أن الإسلام الواجب هو الكلمة وحدها؛ فإن الزهري أجل من أن يخفى عليه ذلك، وفقذا أحد لم يجب بهذا في جوابه الثاني خوفا من أن الإسلام ليس هو إلا الكلمة)<sup>(1)</sup>.

# القائلون بالترادف وحجتهم:

هذا القول يروى عن سفيان الثوري (٢٠)، وحكي عن البخاري (١٤)، ونقله أبو عوانة

(۱) مجموع الفتاري (۷/ ٤١٤)، وانظر: (٧/ ٢٥٩).

(٢) السابق (٧/ ٤١٥).

(٣) لكنه من رواية أيوب بن سويد الرطي عنه، وأيوب فيه ضعف، انظر جامع العلوم والحكم لابن رجب
 (١٠٧/١).

(٤) عزاء الحافظ ابن حجر إلى البخاري في مواضع من الفتح: (٢١/١) باب أي الإسلام أفضل؟،
 (١٠٠/١) باب إذا لم يكن الإسلام على الحقيقة، (١/٨٨) باب من الدين القرار من الفتن، (١/ ١٢٥).

(١/ ١٤٠) باب سؤال جريل.

الإسفراييني عن المزني<sup>(١)</sup>. وقد نسبه محمد بن نصر المروزي وابن عبد البر إلى جمهور أهل السنة<sup>(١)</sup>.

وليس الأمر كذلك، كما قال شيخ الإسلام، بل الجمهور على خلافه.

قال ابن عبد البر هجه: (أكثر أصحاب مالك على أن الإسلام والإبران شيء واحد، ذكر ذلك ابن بكير في الأحكام، واحتج بقبول الله فحد ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ إِنَّمُ وَمِينَ هِيَّ فِنَا وَجَدْنَا فِيهَا عَبْرَيْسُومِنَ ٱلْمُشْلِينَ ﴿ ثَالِي غِيرِ بيت منهم).

وقال: (إلا أن الذي عليه جاعة أهل الفقه والنظر أن الإيهان والإسلام سواه، بدليل ما ذكر نما من كتاب الله فلك قوله: ﴿فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ فِي فَمّا وَجَدَّنَا فِيهَا غَبْرَ بَيْسُومِنَ ٱلْمُسْلِينَ، وعلى القول بأن الإيهان هو الإسلام جمهور أصحابنا، وغيرهم من الشافعين والمالكين، وهو قول داود وأصحابه وأكثر أهل السنة والنظر الشعن للسلف والألم) (10)

وقد بسط الإمام محمد بن نصر المروزي ولله الكلام في هذه المسألة، في كتابه تعظيم قدر الصلاة، ونقل شيخ الإسلام كلامه في الإيان الكير وناقشه فيه.

<sup>(</sup>۱) حكاه في فتح الباري (۱/۱٤٠).

<sup>(</sup>٢) تعظيم قدر الصلاة (٦/ ٥٢٩)، والتمهيد لابن عبد البر (٩/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٣) سورة الذاريات، آية: ٣٦،٣٥

<sup>(</sup>٤) التمهيد (٩/ ٢٤٧ - ٢٥٠).

ومن أبرز أدلة هذا الفريق:

۱ - قول، تعالى: ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَنَ كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ قَمَا وَجُدْنَا فِيهَا غَيْرَبِسُور مَنَ ٱلْمُسْمُونَ﴾ استدل به الإمام ابن عبد الروكيا سبق.

٣- أن الله مدح الإسلام بعشل ما مدح به الإيبان، وسعى الإسلام بيا سعى به الإيبان، واخبر أنه مدح الإسلام بيا سعى به الإيبان، وأخبر أنه دينه الذي ارتضاء، قال فلا: ﴿ وَمَا أَمِرُواْ إِلَا لِيَعَبُهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ أَلْفَيْنَ خُتُفَاةً وَيُهُومُ السَّلَامُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ مَنْ الْقَيْمَة فِي وقال الله وَلَيْنَ اللهِ مِنْ الله مِنْ الله مِن إسلاماً، وكذلك الإيان هو قول وعمل.

٣- أنه لو فُرق بين الإسلام والإيهان، وأُزيل اسم المؤمن عن مرتكب الكبيرة، للذم
 ان لا يدخل في خطاب المؤمنين، وأن تسقط عنه عامة الفرائض والأحكام والحدود.

٤- أن اسم المؤمن يطلق على وجهين: اسم بالخروج من ملل الكفر واللدخول في الإسلام، ويه تجب الغرائض التي أوجبها الله على المؤمنين، ويجري عليه الأحكام والحدود التي جعلها بين المؤمنين، واسم يلزم بكيال الإيان، وهو اسم ثناء وتزكية، بجب به دخول الجنة والفوز من النار.

### ويجاب عن هذا الاستدلال بما يلي:

١ - أما قول تعالى: ﴿ فَأَخْرُجْنَا مَنَ كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْر

(١) سورة البينة، آية: ٥، وسورة آل عمران، آية: ١٩

بُيْتِ مِنَ ٱلْمُسْامِينَ ﴾ فيجاب عنه من وجهين:

الأول: أن المراد بالمؤمنين هنا هم قوم لوط وأهل بيته إلا امرأته، وهؤلاء مؤمنون مسلمون، فاتفق الاسمان هنا لخصوصية الحال.

قال ابن كثير همه: (احتج بهذه من ذهب إلى رأي المعتزلة ممن لا يفرق بين مسمى الإيمان والإسلام، لأنه أطلق عليهم المؤمنين والمسلمين، وهذا الاستدلال ضعيف؛ لأن هؤلاء كانوا قرماً مؤمنين، وعندنا أن كل مؤمن مسلم ولا ينعكس فاتفق الاسيان ههنا خصوصية الحال، ولا يازم ذلك في كل حال) (1).

والرجه الثاني: أن هذه الآية تدل على الفرق بين الإيمان والإسلام؛ فإنه ذكر الإيمان لما أخير بالإخراج، والمراد لوط وأهل بيته المؤمنين، وذكر الإسلام لما أخير بالوجود، ولذلك لدخول امرأة لوط فيهم، وكانت في الظاهر مع زوجها وفي الباطن على دين قومها.

قال شيخ الإسلام: (وقد ظن طائفة من الناس أن هذه الآية تقتضي أن مسمى الإيان والإسلام واحد. وعارضوا بين الآيتين، وليس كذلك، بل هذه الآية توافق الآية الأيان والإسلام واحد. وعارضوا بين الآيتين، وليس كذلك أن الله أخبر أنه أخرج من كان فيها مؤمنا وأنه لم يجد إلا أهل بيت من المسلمين، وذلك لأن امرأة لوط كانت في أهل البيت الموجودين، ولم تكن من المخرجين الذين نجوا، بل كانت من الغابرين الباقين في العذاب، وكانت في الظاهر مع زوجها عل دينه،

نفسبر ابن کثیر (٤/ ٢٣٧).

وفي الباطن مع قومها على دينهم حائنة لزوجها، تدل قومها على أضيافه).

إلى أن قال: (والقصود أن امرأة لوط لم تكن مؤمنة، ولم تكن من الناجين المخرجين، فلم تدخل في قوله: ﴿فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِينِينَ ﴾ وكانت من أهمل السبت المسلمين، وممن وجد فيه، ولهذا قال تعالى: ﴿فَمَا وَجَدَنَا فِيهَا غَيْرَيْسَتُومِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾، وبهذا تظهر حكمة القرآن حيث ذكر الإبيان لما أخبر بالإنحراج، وذكو الإسلام لما أخبر بالوجود)".

(٢-٤) - ويجاب عن باقي أ دلتهم بها ذكره شيخ الإسلام فخط بقوله:

(مقصود عمد بن نصر المروزي عظم أن المسلم المعدوج هو المؤمن المعدوج، وأن الملنوم ناقص الإسلام والإيبان، وأن كل مؤمن فهو مسلم، وكل مسلم فلا بد أن يكون معه إيهان، وهذا صحيح وهو متفق عليه. ومقصوده أيضا أن من أطلق عليه الإسلام أطلق عليه الإيهان، وهذا في نزاع لفظي. ومقصوده أن مسمى أحدهما هو مسمى الاخر وهذا لا يعرف عن أحد من السلف.

وإن قبل: هما متلازمان. فالمتلازمان لا يجب أن يكون مسمى هذا هو مسمى هذا، وهو لم يَتقل عن أحد من الصحابة والتابعين لهم بإحسان ولا أئمة الإسلام المشهورين أنه قال: مسمى الإسلام هو مسمى الإيان، كما نصر، بل ولا عوفت أنا أحدا قال ذلك من السلف، ولكن المشهور عن الجياعة من السلف والخلف أن المؤمن المستحق لوعد

عموع انفتاری (۷/ ۲۷۲، ۲۷۶).

الله هو المسلم المستحق لوعد الله، فكل مسلم مؤمن، وكل مؤمن مسلم، وهذا متفق على معناه بين السلف والخلف، بل وبين فرق الأمة، كلهم يقولون: إن المؤمن الذي وعد بالجنة لا بدأن يكون مسلما، والمسلم الذي وعد بالجنة لا بدأن يكون مؤمنا، وكل من بدخل الجنة بلا عدال من الأولين والأخرين فهو مؤمن مسلم، ثم إن أهل السنة يقولون: الذين يخرجون من النار ومدخلون الجنة معهم بعض ذلك، وإنيا النزاع في إطلاق الاسبر، فالنقول متواترة عن السلف مأن الإبيان قول وعمل، ولم ينقل عنهم شيء من ذلك في الإسلام، ولكن لما كان الجمهور الأعظم يقولون: إن الإسلام هو الدين كله، ليس هو الكلمة فقط، خلاف ظاهر ما نقل عن الزهري، فكانوا يقولون: إن الصلاة والزكاة والصيام والحج وغير ذلك من الأفعال المأموريها هي من الإسلام كما هي من الإيان - ظن أنهم يجعلونها شيئا واحدا، وليس كذلك؛ فإن الإيبان مستلزم للإسلام باتفاقهم وليس إذا كان الإسلام داخلا فيه يلزم أن يكون هـ وإيـاه. وأمـا الإسلام فليس معه دليل على أنه يستلزم الإيان عند الإطلاق... ولو قُدَّر أن الإسلام يستلزم الإيان الواجب فغاية ما يقال: إنها متلازمان، فكل مسلم مؤمن، وكل مؤمن مسلم، وهذا صحيح إذا أريد أن كل مسلم يدخل الجنة معه الإيان الواجب. وهو متفق عليه إذا أريد أن كل مسلم يثاب على عبادته فلا بد أن يكون معه أصل الإيهان، فها من مسلم إلا وهو مؤمن، وإن لم يكن هو الإيمان الذي نفاه النبي عمن لا يحب لأخيه ما يحب لنفسه، وعمن يفعل الكبائر، وعن الأعراب وغيرهم. فإذا قيل: إن الإسلام والإيبان التام(١)

المقصود بالإيمان النام: أصل الإيمان، كما صرح به قبل أسطر، وهذا إطلاق غالب في كلام شيخ =

مثلازمان، لم يلزم أن يكون أحدهما هو الأخر، كالروح والبدن، فلا يوجد عندنا روح إلا مع البدن، ولا بوجد بدن حي إلا مع الروح، وليس أحدهما الآخر)''<sup>''</sup>

وقال إيضا: (أما قوله: إذ الله جمل الصلاة والزكاة من الدين، والدين عنده هو الإسلام، قهذا كلام حسن موافق لحديث جبريل، ورده على من جعل العمل خارجا من الإسلام كلام حسن "".

وأما قوله: إن الله سمى الإيمان بيا سمى به الإسلام، وسمى الإسلام بيا سمى به الإيمان، فلبسى كذلك؛ فإن الله إنها قال: ﴿ إِنَّ آلَةُ بِينَ عِندَ آتَقِهُ آلْإِ سَلَمَهُ ﴾ ولم يقل قطا: إن الدين عند الله الإيمان، وليس إذا كنان منه يكون هو إيماه، الدين عند الله الإيمان، وليس إذا كنان منه يكون هو إيماه، فإن الإيمان أصله معرفة القلب و تصديقه وقول، والعمل تمام خلف العلم والتصديق معارف لا يكون العبد موصا إلا بها. وأما الإسلام فهو حمل عض، مع قول، والعلم والتصديق ليس جزء مسته، لكن يلزمه جنس التصديق، فلا يكن تعمل إلا بعلم، لكن الاستازم الإيمان، ألكن أنكؤيمُورك الذين المنطق الذي ينه الله ورسوله كها قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا اللَّهُ وَيُمُورِكَ الَّذِينَ اللَّهُ وَمُورِكَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّه

<sup>=</sup> الإصلام، كما ميأتي التنبيه عليه، وذكر بعض المواضع الأخرى الدالة عليه.

<sup>(</sup>۱) مجموع العتاوى (۷/ ۲٦٥) وما بعدها، ملخصا.

 <sup>(</sup>٣) يشير إلى قول عمد بن نصر كله: (فمن رحم أن الإسلام هو الإقرار وأن العمل إلى منه، فقد خالف
 الكتاب والسة، ولا فرق يت وبين المرجنة؛ إذ زعمت أن الإيبان إقرار بلا عمل) تعظيم قدر العملاة
 (٣٣ /٣٥).

المشدوقوت ﴾ ، وقول. : ﴿إِنَّمَا الشَّوْيَمُوتَ النَّيْنَ إِنَّا كُرْتَا النَّهُ وَجِلْتَ فَلَيْهِمْ وَإِذَا لَلْيَانَ عَلَيْهِمْ وَإِذَا لَلْيَانَ عَلَيْهِمْ وَإِذَا لَلْيَانَ عَلَيْهِمْ وَإِذَا لَلْيَانَ عَمِنَ النَّيْعِ النَّاعِ النَّاعِلَى الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُع

وبالجملة فهذا القول لم يدل عليه دليل صحيح، كما أنه مخالف لحديث جبريل، وغره مما يتعلق بالمسألة.

وفي هذا يقول شيخ الإسلام علا: (والقصود هنا أن هنا قولين متطرفين: قول من يقول: الإسلام بجرد الكلمة والأعمال الظاهرة ليست داخلة في مسمى الإسلام، وقول

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، آية: ٨٥

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، آية: ٣

<sup>(</sup>٣) مورة يونس أية: At

<sup>(</sup>٤) مجموع الفناوي (٧/ ٣٧٧) وما بعدها.

من يقول: مسمى الإسلام والإيمان واحد، وكلاهما قول ضعيف مخالف لحديث جبريل رسائر أحاديث النبي ﷺ وفقا لما نصر محمد بن نصر المروزي القول الثاني، لم يكن معه حجة عل صحت، ولكن احتج يما يبطل به القول الأول)(10.

## القائلون بالفرق بين الإسلام والإيمان:

ومؤلاء هم جمهور أهل العلم، بل عامة أهل السنة على ذلك، قال شيخ الإسلام قلاد: (والذي اعتاره الخطابي هو قول من فرق بينها كأبي جعفو، وحماد بين زيد، وعبد الرحن بن مهدي، وهو قول أهمد بن حنيل وغيره، ولا علمت أحدا من المتقدمين خالف مؤلاء فبعمل نفس الإسلام نفس الإيمان، وغذا كان عامة أهل السنة على هذا الذي قاله هؤلاء كيا ذكره الخطابي، وكذلك ذكر أبو القاسم التيمي الأصبهاني وابنه عمد شارح مسلم وغيرهما أن المختار عند أهل السنة أنه لا يطلق على السارق والزاني اسم مؤمن كها دل عليه النص)".

وقال ابن رجب الحنبلي عُقد: أوالقول بالفرق بين الإسلام والإيبان مروي عن الحسن، وابن سيرين، وشريك، وعبد الرحن بن مهدي، ويجيى بن معين، ومؤمل بن إهاب، وحكي عن مالك أيضا، وقد سبق حكايت عن قنادة، وذاود بن أبي هند، والزهري، وابن أبي ذتب، وحماد بن زيد، وأحد، وكذلك حكا، أبو بكر السمعاني عن أها السنة خلة).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ۳۷۵).

<sup>(</sup>۲) السابق (۷/ ۲۵۹).

ثم قال: (فحكاية ابن نصر، وابن عبد البرعن الأكثرية التسوية بينهما غير جيد، بل

قد قيل إن السلف لم يرو عنهم غير التفريق)(١٠).

## ومن أدلة الجمهور على التفريق بين الإيمان والإسلام:

١ - قول تعالى: ﴿ فَالْتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَّا قُلُ لَّمْ تُؤْمِنُواْ وَلَنِّكِمْ فُولُواْ أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُل ٱلْإِيمَنُ فِي قُلُوبِكُمْ وَإِن تُعِلِيعُوا ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ، لَا يَلِتَكُم مِنْ أَعْمَلِكُمْ شَيَّا ۖ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رُحِمْ ﴾(١).

والجمهور على أن هؤلاء الأعراب ليسوا منافقين، بل معهم إسلام وإيمان يشابون عليه، ولكن حقائق الإيمان لم تدخل قلوبهم، فنُفي عنهم الإيمان كما نُفي عن الزاني والسارق، ومن لا يحب أخيه ما يحب لنفسه، ومن لا يأمن جاره بواثقه، وغير ذلك (٢٠٠).

قال شيخ الإسلام رحمه: (والأكثرون يقولون: بل هؤلاء لم يكونوا من المنافقين الذين لا يقبل منهم شيء من أعالهم وإن كان فيهم شعبة نفاق، بل كان معهم تصديق يُقبِل معه منهم ما عملوه لله، ولهذا جعلهم مسلمين، ولهذا قال: ﴿ أَنْ هَدَنكُرُ لِلَّا يَمُنن إِنَّ كُنتُر صندقِينَ ﴾(١) كما قالوا مثل ذلك في الزاني والسارق وغيرهما ممن نفى عنه الإيمان

<sup>(</sup>١) فتح الباري لابن رجب (١/ ١٣٠)، وانظر جامع العلوم والحكم له (١/٧١).

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات، آية: ١٤

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوي (۷/ ۳۰۵).

<sup>(</sup>٤) سورة الحجرات، آية: ١٧

مع أن معه التصديق. وهذا أصح الأقوال الثلاثة فيهم)(١٠.

وقال أيضا: (فهذا الإسلام الذي نفى الله عن أهله دخول الإيبان في قلوبهم هل همو إسلام ينابون عليه ؟ أم هو من جنس إسلام المنافقين ؟ فيه قولان مشهوران للسلف والخلف:

أحدهما: أنه إسلام يثابون عليه ويخرجهم من الكفر والنفاق. وهذا مروي عن الحسن وابن سيرين وإبراهيم النخعي وأي جعفر الباقر، وهو قول حماد بن زيد وأحمد بن حنبل وسهل بن عبد الله التستري وأي طالب المكي وكثير من أهل الحديث والسنة والحقائق...

والقول الثاني: أن هذا الإسلام: هو الاستسلام خوف السبي والقتل، مثل إسلام لمنافقين. قالوا: وهؤلاء كفار؛ فإن الإبيان لم يدخل في قلوبهم ومن لم يدخل الإبيان في قلبه فهو كافر. وهذا اختيار البخاري، وعمد بن نصر المروزي، والسلف غتلفون في ذلك)".

وقال ابن كثير علا: (وقد استفيد من هذه الآية الكريمة أن الإيبان أخص من الإسلام كها هو مذهب أهل السنة والجاعة، ويدل عليه حديث جبريل عليه الصلاة

<sup>(</sup>۱) جموع التناوى (۱/ ۱۲۶)، والقول الأول قول من يقول: إنب منافقون، والثاني قول من يقول: إن الإيبان قد ينفى عن الشخص لتركه الكيال المستحب، بل لوجود من هو أفضل من، كيا يقوله أبوطالب المكي وغيره، وهذا لا يعرف في كلام الشارع كيا بين شيخ الإسلام بقلا.

<sup>(</sup>۲) السابق (۷/ ۲۳۸) وما بعدها.

والسلام حبن سأل عن الإسلام ثم عن الإيبان ثم عن الإحسان، فترقى من الأعم إلى الأخص ثم للأخص منه).

وقال: (فدل هذا على أن هؤلاء الأعراب المذكورين في هذه الآية ليسوا بمنافقين، وإنها هم مسلمون لم يستحكم الإيان في قلويهم، فاذعوا الأنفسهم مقاماً أعلى مما وصلوا إليه فأقبرا في ذلك، وهذا معنى قول ابن عباس مختف وإبراهيم النخمي وقنادة واختناره ابن جرير، وإنها قلنا هذا لأن البخاري عجمد ذهب إلى أن هؤلاء كانوا منافقين يظهرون الرائن، ولس ا كذلك) (").

وقد استنبط شيخ الإسلام على من سياق الأبات ما يدل على أن هؤ لاء الأعراب مسلمون، مثابون على إسلامهم، وأنهم ليسوا منافقين (٢٠).

٢ - قول من تعلى: ﴿إِنْ ٱلْمُسْلِعِينَ وَٱلْمُسْلَمَتِ وَٱلْمُوْمِينِينَ وَٱلْمُوْمِينِينَ
 أَلْفَتِينَ وَٱلْفَتِينَ ﴾ (\*\* فترق بن الإسلام والإيان.

٣- ومن السنة ما في الصحيحين عَنْ سَغْدِ بَنِي أَبِي وَقَاصِ هِنْ أَنْ وَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَعْطَى رَهْطَا وَسَعْدٌ جَالِسٌ فَتَرَكَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ رَجُدٌ هُوَ أَعْجَيْهُمْ إِلَّيَّ فَقُلْتُ يَا رَسُولُ اللَّ مَا لَكَ عَنْ فَلَانِ يَوْاللَّهُ إِلَيْ لَأَنْهُ مُؤْمِنًا فَقَالَ: الْرُسُلِقِ اَسْكُتُ قَلِيلًا ثُمَّعٍ عَلَيْنِي مَا أَعْلَمُ

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن کثير (۲۲۰/٤).

 <sup>(</sup>۲) انظر مجموع الفتاوی (۷/ ۲۶۲ - ۲۵۳)، (۷/ ۲۷۱ - ۲۷۸).

<sup>(</sup>٣) سورة الأحداب آمة: ٣٧

بِثُ فَمُدُثُ لِقَالَتِي نَقُلُتُ مَا لَكَ عَنْ فَكُونِ فَوَاهِ ۚ إِلَّى لِأَرَاهُ مُؤْمِنًا فَقَالَ أَوْ مُسُلِمًا ثُمُّ عَلَيْنِي مَا أَعَلَمُ بِثُهُ فَمُلُثُ لِقَالَتِي وَعَادَ رَسُولُ اللهِّ ﷺِثَمَّ قَالَ يَا سَعْدُ إِلَى لَأَعْلِي الرَّجْلَ وَغَيِّهُۥ أَحَبُّ إِلَّى مِنْهُ خَشْيَةً أَنْ يَكُبُّهُ اللهِ فِي النَّارِهِ '''.

قال شيخ الإسلام فلا: (فأجاب سعدا يجوابين: أحدهما: أن هذا الذي شهدت له بالإيان قد يكون مسلما لا مؤمنا. الناني: إن كان مؤمنا وهو أفضل من أولئك فأنا قد أعطى من هو أضعف إيمانا؛ لتلا تجمله الحرمان على الردة فيكيه الله في النار على وجهه. وهذا من إعطاء المؤلفة قلوسي)<sup>(1)</sup>.

٤- وحديث جبر لل الشهور، وفيه: وقائسة رئيتيو إلى رئيتيو إلى رؤيتيو ورقسة كليّب على منجنية و رؤسة كلّب على المجادة و وقائمة كلّب على المجادة و وقائمة كلّب المنجنة و المجادة والمجادة المجادة والمجادة والمجادة المجادة والمجادة والمجادة والمجادة والمجادة المجادة والمجادة المجادة المجادة والمجادة المجادة المجادة المجادة المجادة المجادة والمجادة المجادة والمجادة المجادة المجادة والمجادة المجادة المجادة والمجادة والمجادة والمجادة والمجادة المجادة والمجادة المجادة المجاد

فقد فرق النبي ﷺ بين مسمى الإسلام ومسمى الإيهان ومسمى الإحسان، فجعل

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۷) ومسلم (۱۵۰).

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتارى (٧/ ٤٧٤).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٩) من حديث عمر 🖘.

الإسلام هو الأعمال الظاهرة، وجعل الإيمان ما في القلب(١٠).

قال شيخ الإسلام فحد أوإنها تنازع أهل العلم والسنة في أمور دقيقة تخفى على أكثر الناس ورسوله في مسألة الناس، ولكن يجب رد ما تنازعوا فيه إلى الله ورسوله. والرد إلى الله ورسوله في مسألة الإسلام والإيمان يوجب أن كلا من الاسمين وإن كان مساه واجبا لا يستحق أحد الجنة إلا بأن يكون مؤمنا مسلماً. فالحق في ذلك ما يبته النبي ﷺ في حديث جبريل فجعل الدين وأهلك ثلاث طبقات: أوغا: الإسلام، وأوسطها الإيمان، وأعلاها الإحسان. ومن وصل إلى التي تليها. فالمحسن مؤمن، والمؤمن مسلم، وأما المسلم فلا يجب أن يكون مؤمنا.

وهكفا جاه القرآن، فجعل الأمة على هله الأصناف الثلاثة. قال تعالى: ﴿ ثُمُ أَوْزَتُنَا
الْكِتَبُ الَّذِينَ آصَطَفَيْنَا بِنَ عِبَادِنَا فَينَهُمْ طَالِمٌ لِتَصْبِهِ وَبِيتُم مُّقَتِعِيدٌ وَبِيتُم سَابِقُّ
بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ آلْفِهُ ذَٰلِكَ هُوَ ٱلْفَصْلُ ٱلشَّخِيمُ \* "، فالسلم اللذي لم يقدم بواجب
الإيان هو الظالم لنفسه، والمقتصد هو المؤمن المطلق الذي أدى الواجب وترك المحرم،
والسابق بالخرات هو المحسن الذي عبد الله كأنه براه ("").

وقال: (فتبين أن ديننا يجمع الثلاثة لكن هو درجات ثـلاث: مسلم، ثـم مؤمن، ثـم

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ۱۶).

<sup>(</sup>٢) سورة فاطر. أية: ٣٢

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى (٧/ ٣٥٧) وما بعدها.

عــسن، كــيا قــال تعــالى: ﴿ فَمُ أَوْرَتُنَا ٱلْكِتَفِ ٱلَّذِينَ آصَّمَافَينَا مِنْ عِبَادِنَا فَينَهُمْ طَال إِنْفَلِيهِمَ وَيَشِهُمُ مُفْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ شَارِقٌ بِالْفَيْرِتِ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾. والمقتـصد والــسابق كلاهــا يدخل الجنة بلا عقوبة، بخلاف الظالر لضه.

وهكذا من أنى بالإسلام الظاهر مع تصديق القلب، لكن لم يقم بها يجب عليه من الإبران الناطن، فإنه معرض للوعد كما سنأة رسانه ان شاه الله.

وأما الإحسان فهو أعم من جهة نفسه وأخص من جهة أصحابه من الإيهان.

والإيمان أعم من جهة نفسه، وأخص من جهة أصحابه من الإسلام.

فالإحسان يدخل فيه الإيمان، والإيمان يدخل فيه الإسلام، والمحسنون أخص من المؤمنين، والمؤمنون أخص من المسلمين('').

٥- حديث: ٩لا يَزْنِ الزَّابِي حِينَ يَزْنِي وَهُو مُؤْمِنٌ وَلَا يَشْرَبُ اخْتَمْرَ جِينَ يَطْرَبُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ وَلَا يَسْرِقُ جِينَ يَسْرِقُ وَهُو مُؤْمِنُ وَلَا يَتَقِبُ ثَبَيَّةً يَرْفَعُ الشَّاسُ إِلَيْو فِيهَا إَيْصَادَهُمْ جِينَ يَتَشِيمُنَا وَهُوْ مُؤْمِنً<sup>01</sup>

قال الإمام أحمد ﷺ: (هكذا يُروى عن أبي جعفر [الباقر] قال: وَلَا يَزُنِي الزَّانِي حِينَ يُزْنِي وَهُو مُؤْمِنُ قال: يخرج من الإيمان إلى الإسلام، فالإيمان مقصور في الإسلام، فإذا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفناوی (۷/ ۱۰).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٤٧٥) ومسلم (٥٧) من حديث أي هريرة عنك.

رنى خرج من الإيبان إلى الإسلام)(''.

### قاعدة الاجتماع والافتراق:

ما ذكر في النصوص السابقة من التغاير بين مسمى الإبيان ومسمى الإسلام، جميعه وارد في حالة الاقتران "، وأما حالة الإفراد فقد فسر فيها الإبيان بها فسر به الإسلام، وهو الأعمال الظاهرة، وذلك كقوله قطة في حديث وفد عبد القيس: «آشرُكُمْ بِأَرْتِيم وَأَنْتِكُمْ عَنْ أَرْتِيمِ: الْإِيمَانِ بِاللهُ عَلَى تَدْرُونَ مَا الْإِيمَانُ بِاللهُ تَسْهَادُهُ أَنْ لا إِلَهَ إِلَّ اللهُ رَإِقَامُ اللهِ اللهَّدَةِ وَلِيمَانُ الزَّيمَ وَالمَّنْمِ وَالرَّفِيمِ مَنَا أَرْبَعِ مَنا أَرْبَعِ مَنا النَّبَدُ وَالنَّبِرَا اللهُ وَالمَنْمِ اللهِ اللهَانِيمِ المُقانِمِ المُقانِمِ وَالمُتَامِعُ مَنْ أَرْبَعِ مَنا اللهَ والمُنْمِ وَالمُؤْمِدِهِ وَالمُؤْمِدِهِ اللهِ اللهَانِمِ المُقانِمِ اللهَانِمِ وَالمُنْمِودَ وَالمُؤْمِدِهِ اللهِ اللهَانِمِ اللهَانِمِ اللهَانِمُ عَنْ أَرْبَعِ مَا الشَدْقِ وَلِيمَانُهُ وَالنَّمِيرِ وَالْمُنْمِ وَالْمُؤْمِدِةِ اللهِمِينَا فِي اللهِ اللهِ اللهِمِينَا اللهَانِمِ اللهُ اللهِمُ اللهُ اللهِمُ اللهِمِينَا اللهُمُ عَنْ أَرْبَعِ مَا اللهُمُانِيمُ وَالمُؤْمِدِيمُ اللهِمِينَا اللهُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمَانِيمِ اللهِمَانِيمُ اللهُمَانِيمُ اللهُمُ اللهُمَانِيمُ اللهُمَانُونَا الفَالْمِينَا اللهَانِمِيمَ اللهِمَانِيمِ اللهُمَانِمِ اللهُمَانِمِيمَانِهُ وَلِيمَانُهُمُ عَنْ الْمُنْعِيمُ اللهُمَانِيمُ وَالمُنْهِمُ وَالمُمَانِمُ وَلِيمُنَامِ وَالْمُنْمِيمُ اللهُمَانِمُ وَالْمُنْمَانِهُ وَاللَّهُمُ عَنْ الْمُنْهِمُ وَالمُنْهِمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ اللّهُ اللهُمَانِمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُ اللّهُمَانِهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ الْمُعَلِمُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُلِمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمِلْمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُلِمُ اللْمُلْمِ اللهُمُلِمُ اللهُمُلِمُ اللهُمُلِمُ اللهُمُلِمُ اللهُمُلِمُ اللهُمُلِمُ اللّهُمُ اللهُمُنْمُ اللهُمُلِمُ اللهُمُلِمُ اللهُمُلِمُلِمُ اللهُمُونِيمُ اللْمُلْمِيمُ اللْمُعِلْمُ اللْمُؤْمِنِيمُ اللْمُعِلَمُ اللْمُنْمُ اللْمُلْمُونُ اللّهُمُمُلِمُ اللّهُمُونُ الْمُعِمِمُ الْمُعْمِلُونُ اللّهُمُونُونُ اللّهُمُونُ اللّهُمُلِمُ اللّهُمُونُ اللّهُمُمُ اللّهُمُمُونُ اللّهُمُونُ اللّهُمُونُ اللّهُمُونُ

وكقوله في حديث الشعب: «الإيرَانُ بِضْعٌ وَمَبِعُونَ أَوْ بِضْعٌ وَيَستُونَ شَعْبَةً فَأَفْصَلُهَا قَوْلُ لَا إِلَّهَ إِلَّا اللهِ وَأَوْلَهُ إِلَمَانُهُ الأَذَى عَنْ الطَّرِيقِ وَالْحَيَّةُ شُعْبَةً مِنْ الإيرانِهِ "<sup>()</sup>.

ففسر الإيمان هنا بها يشمل الأعمال الظاهرة.

ولهذا كان التحقيق أن الإسلام والإيمان كاسم الفقير والمسكين، إذا اجتمعا افترقا، وإذا افترقا اجتمعا.

قال ابن رجب على: (وأما وجه الجمع بين هذه النصوص وبين حديث سؤال

(١) رواه الخلال في السنة (٤/ ١٠)، وهو عند شيخ الإسلام (٧/ ٣٧٣).

<sup>(</sup>٢) أي اقتران الإسلام بالإيمان في النص الواحد.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٤٣٦٨) ومسلم (١٧) من حديث ابن عباس څخخ .

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٩) ومسلم (٣٥) واللفظ له، من حديث أي هريرة عليه.

جبريل قضي عن الإسلام والإيان وتفريق النبي تلله ينها وإدخاله الأعيال في مسمى الإسلام دون الإيهان، فإنه يتضع بتقرير أصل وهو أن من الأسياء ما يكون شاملا لمسئيات متعددة عند إفراده وإطلاق، فإذا قُرن ذلك الاسم بغيره صار دالا عمل بعض تلك المسميات، والاسم المقرون به دال على بقيها، وهذا كاسم الفقير والمسكين، فإذا أفرد أحدهما بالأخر دل أحد الاسمين على يعض أنواع ذوى الحاجات والأخر على باقيها.

فهكذا اسم الإسلام والإيبان: إذا أفرد أحدهما دخل فيه الآخر، ودل بانفراده على ما يدل عليه الآخر بانفراده، فإذا قرن بينهها دل أحدهما على بعض ما يدل عليه بانفراده، ودل الآخر على الباقي.

وقد صرح بهذا المنى جاعة من الأثمة: قال أبو بكر الإسياعيلي في رسالته إلى أهل المبار قال من أحمل منا الجبار: قال كثير من أهل اللسنة والجباعة: إن الإيبان قول وعمل، والإسلام فعل منا فرض الله على الإنسان أن يفعله. إذا ذكر كل اسم على حدثه مضموما إلى أتحر، فقيل: المؤمنون والمسلمون جيما مفروين<sup>(1)</sup>، أويد بأحدهما معنى لم يرد به الأخر، وإذا ذكر أحد الاسمين، شمل الكل وعقهم.

 <sup>(</sup>١) كذا في جامع العلوم والحكم، ونقله في معارج القبول (٣/ ٢٠٤)، ولعمل الصواب: مقرونين؛ ليناسب
 الساق.

وقد ذكر هذا المعنى أيضا الخطائ في كتابه معالم السنن(١١)، وتبعه عليه جماعة من العلماء من بعده)(١).

ثم قال علا: (وجدًا التفصيل الذي ذكرناه يزول الاختلاف، فيقال: إذا أفرد كل من الإسلام والإيمان بالذكر، فلا فرق بينهم حيننذ. وإن قرن بين الاسمين كان بينهما فرق.

والتحقيق في الفرق بينهما: أن الإيمان: هو تبصديق القلب وإقراره ومعرفته. والإسلام: هو استسلام العبديَّة وخضوعه وانقباده له وذلك يكون بالعمل، وهو الدين كما سمى الله في كتابه الإسلام دينا، وفي حديث جريل سمى النبي ﷺ الإسلام والإيمان والإحسان دينا، وهذا أيضا عما بدل على أن أحد الاسمين إذا أفر د دخل فيه الآخر، وإنسا يُفرق بينهما حيث قُرن أحد الاسمين بالآخر، فيكون حينتذ المراد بالإيمان جنس تصديق القلب، وبالإسلام جنس العمل)(".

وقال شبخ الإسلام ﴿ لَكُنِ التحقيقِ ابتداءُ هو ما بينه النبي ﷺ لما سئل عن الإسلام والإيمان، ففسم الإسلام بالأعمال الظاهرة، والإيمان بالإيمان بالأصول الخمسة،

<sup>(</sup>١) معالم السنن (٤/ ٢٩٥)، ونقله شيخ الإسلام (٧/ ٣٥٨) وجاه فيه: (وذلك أن المسلم قد يكون مؤمنا في بعض الأحوال، ولا يكون مؤمنا في بعضها. والمؤمن مسلم في جميع الأحوال، فكل مؤمن مسلم، وليس كل مسلم مؤمنا، وإذا حلت الأمر على هذا استقام لك تأويل الآبات واعتدل الفول فيها ولم يختلف شيء

<sup>(</sup>٢) جامع العلوم والحكم (١/ ١٠٥) وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) السانة (١٠٧/١) وما يعدها.

فليس لنا إذا جعنا بين الإسلام والإيمان أن نجيب بغير ما أجاب به النبي ﷺ. وأما إذا أفرد اسم الإيمان فإنه يتضمن الإسلام، وإذا أفرد الإسلام، فقد يكون مع الإسلام مؤمنا ملا نزاع، وهذا هو الواجب، وهل يكون مسلم ولا يقال له: مؤمن؟ قد تقدم الكلام ف)".

# القلازم بين الإيمان والإسلام:

سبق في أول هذا الميحت أنه مع القول بالفرق بين الإبيان والإسلام، فإنه لا إسلام لمن لا إيمان له، ولا إيمان لمن لا إسلام له؛ إذ لا يخلو المسلم ممن إيمان به يصمّح إسلامه، ولا يخلو المؤمن من إسلام به يُحققُ إيمانه؛ لما بين الباطن والظاهر من ارتباط وتلازم على ما سياني بسطه إن شاء الله.

والمقصود هنا أن نبين أنه حيث وجد الإيهان الباطن، لزم وجود الإسلام الظاهر الذي هو القول والعمل.

قال شيخ الإسلام علا: (وأما إذا قرن الإيهان بالإسلام، فإن الإيهان في القلب، والإسلام ظاهر كما في المسند عن النبي ﷺ أنه قال: اللإسكام عُلَايتةٌ وَالْإِيهَانُ فِي القُلْبِ والإيهان أن تؤمن بالله وملاتكته وكتبه ورسله والبعث بعد الموت وتؤمن بالقدر خيره وشره ا".

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ۲۵۹) وما بعدها.

 <sup>(</sup>۲) رواه أحد (١٢٤٠٤) من حديث أنس ختت، وليس فيه: "والإبيان أن تؤمن بالله...". والحديث ضعفه تعب الأرنووط في تحقيق المسند، والألباني في ضعيف الجامع الصغير (۲۲۸۰).

(111)

ومتى حصل له هذا الإيهان وجب ضرورة أن يحصل له الإسلام الذي هو الشهادتان والصلاة والزكاة والصيام والحج؛ لأن إيهانه بالله وملاتكته وكتبه ورسله يقتضي الاستسلام أله، والانقياد له، وإلا فعن المتنع أن يكون قد حصل له الإقرار والحب والانقياد باطنا ولا يحصل ذلك في الظاهر مع القدرة هليه، كما يعتنع وجود الإرادة الجازمة مع القدرة بدون وجود للراد.

وبيذا تعرف أن من آمن قلبه إليانا جازما، امتع أن لا يتكلم بالشهادتين مع القدرة. فعدم الشهادتين مع القدرة مستلزم انتفاء الإيهان القلبي النام، وبهذا يظهر خطأ جهم ومن أتبعه في زعمهم أن بجرد إيهان بدون الإيهان الظاهر ينفع في الآخرة، فإن هذا ممتنع، إذ لا يحصل الإيهان النام في القلب إلا ويحصل في الظاهر موجبه بحسب القدرة، فإن من الممتع أن بحب الإنسان غيره حبا جازما وهو قادر على مواصلته، ولا يحصل منه حركة ظاهرة إلى ذلك\".

وقال: (فإذا قرن الإيمان بالإسلام كان مسمى الإسلام خارجا عنه، كما في حديث جريل, وإن كان لازما له) (17).

وقال أيضا: (وقد ذكر الخطابي في شرح البخاري كلاما يقتضي تلازمها، مع افتراق اسميها، وذكره البغوي في شرح السنة فقال: قد جعل النبي 霧 الإسلام اسبا لما ظهر من الأعال، وجعل الإيمان اسها لما يطن من الاعتقاد، وليس كذلك لأن الأعمال ليست

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ۵۵۳).

<sup>(</sup>٢) السابق (٧/ ٥٥٥).

من الإيان، أو التصديق بالقلب ليس من الإسلام، بل ذلك تفصيل الجمالة<sup>(7)</sup>، هي كلها. شيء واحد وجاعها الدين، ولذلك قال النبي 震: «هذا جبرائيل أتاكم يعلمكم أمر دينكم)<sup>(7)</sup>.

وتقل عن أبي طالب المتحي قوله: (فعشل الإسلام من الإبيان، كمشل الشهادتين إحداهما من الاخرى في المعنى والحكم، فشهادة الرسول غير شهادة الوحدائية، فهيا شيئان في الأعيان، وإحداهما مرتبطة بالأخرى في المعنى واخد، لا إبيان لمن لا إسلام لمه الإبيان والإسلام: أحدهما مرتبط بالآخر، فهيا كشيء واحد، لا إبيان لمن لا إسلام لمه ولا إسلام لمن لا إيان له؛ إذ لا بخلو السلم من إبيان به يصعح إسلامه، ولا يخلو المؤمن من إسلام به بحقق إيانه من حيث اشترط الم لاعمال المصالحة الإبيان، واشترط للإبيان الأعيال الصالحة، فقال في تحقيق ذلك: ﴿ فَصَي يَعْمَلُ مِن حَلَى الشَّاسُونِ عَنْ مُؤْمِنُ وَلَيْ فَلَا عَلَى المُعسل: ﴿ وَمَنْ بَأَيْهِ مَوْبِكَ قَلُ إِلَى اللهِ اللهِ مِنْ السلام، ولا الله على الاسلام، ولا المُشابِحُتِ فَأَوْلَتِهِا فَهُمُ اللهِ وَعَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى المَالِم اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ المَعْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى المُعْلَى المَلْ المِنْ اللهِ المَعْلَى المَلْ المُعْلَى المَنْ الْقَلْقِي اللهِ عَلَى اللهِ المَنْ المِنْ اللهِ المَنْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المَنْ المُنْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المَنْ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ

 <sup>(</sup>١) كذا، والصواب: (تفصيل لجملةٍ هي كلها شيء واحد)، كما عند البغوي ظع.

<sup>(</sup>٢) السابق (٢٥٩/٧) وما بعدها. وكلام البغوي فله في شرح السنة (١٠/١١)، وفي تفسيره لفوله تعالى: ﴿اللَّذِينَ يُؤَمِّدُونَ بِالْفَيْسِ﴾ البغرة، قيم: ٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء، آبة: ٩٤

<sup>(</sup>٤) سرة طه، آنة: ٥٥

\_\_\_ الباب الأول القصل الأول

بالغيب، ولا يعمل بأحكام الإيبان وشرائع الإسلام، فهو كافر كفرا لا بثبت معه

وقال أبو طالب المكى أيضا: (ومثل الإيمان في الأعمال، كمثل القلب في الجسم، لا ينفك أحدهما عن الآخر، لا يكون ذو جسم حي لا قلب له، ولا ذو قلب بغير جسم، فهما شيئان منفردان، وهما في الحكم والمعنى منفصلان.

ومثلهما أيضا مثل حبة لها ظاهر وباطن وهي واحدة. لا يقال: حبتان لتفاوت صفتها. فكذلك أعال الإسلام من الإسلام هو ظاهر الإيمان، وهو من أعمال الجوارح، والإيان باطن الإسلام وهو من أعيال القلوب)(١).

وقد سبق النقل عن شيخ الإسلام في إثبات أن الإيمان يستلزم الإسلام باتفاق، حيث قال: (فإن الإيمان مستلزم للإسلام باتفاقهم، ولبس إذا كان الإسلام داخلا فيه يلزم أن يكون هو إياه، وأما الإسلام فليس معه دليل على أنه يستلزم الإيمان عند الإطلاق... ولو قُدّر أن الإسلام يستلزم الإيمان الواجب فغاية ما يقال: إنهما متلازمان فكل مسلم مؤمن وكل مؤمن مسلم، وهذا صحيح إذا أريد أن كل مسلم يدخل الجنة معه الإبران الواجب. وهو متفق عليه إذا أريد أن كل مسلم يثاب على عبادته فلا بد أن

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (٧/ ٣٣٣)، وكلام أبي طالب في "قوت القلوب" (٢/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٢) السابق (٧/ ٣٣٤)، وكلامه وقد مهم، وسيأل ذكر شيء منه عند الحديث عن التلازم بين الظاهر والباطن.

يكون معه أصل الإيمان)(``.

وقال: (فإذا قبل: إن الإسلام والإيبان التام متلازمان لم بلزم أن يكون أحدهما هو الأخر كالروح والبدن، فلا يوجد عندنا روح إلا مع البدن ولا يوجد بدن حي إلا مع الروح ولبس أحدهما الآخر. فالإيبان كالروح، فإنه قائم بالروح ومتصل بالبدن، والإيكون البدن حيا إلا مع الروح، بمعنى أنها متلازمان، لا أن مسمى أحدهما هو مسمى الآخر، وإسلام المنافقين كبدن المبت، جسد بلا روح. وما من بدن حي إلا وفيه روح)<sup>(17)</sup>.



<sup>(</sup>١) انظر ص ١٠٤من هذا البحث.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاري (۲/ ۳۹۷).





مفهوم الكفرعند أهل السنة والجاعة

وفيه ستة مباحث:

١ . الكفر لغة وشرعاً

٧. الكفر يكون قولاً باللسان، واعتقاداً بالقلب، وعملاً بالجوارح

٣. الكفر الأكبر والأصغر

الاحتياط في تكفير المعين

٥. حكم مرتكب الكبيرة

٦. حكم القاسق الملي



### المبحث الأول: الكفر لفةً وشرعا

الكفر لغة: الستر والتغطية

قال أبو عبيد: (وأما الكافر فيقال والله أعلم: إنها سمي كافر الأنه متكفّر به كالمتكفّر بالسلاح وهو الذي قد ألبسه السلاح حتى غطّى كل شيء منه، وكذلك غطى الكفر قلب الكافر، ولهذا قبل للبل: كافره الأنه ألبس كل شيء. قال لبيد يذكر الشمس: حتى إذا ألقت بدا في كافر ... وأجنّ عورات التفور ظلائها وقال [ أيضا ]: في لبلة كفر النجومَ غهائها...

ويقال: الكافر سمي بذلك للجحود، كما يقال: كافرني فلان حقي إذا جحده حقه)(١).

وقال ابن قنية: (أثمّا الكافر، فهو من قولك: كفّرَت السّيّم، إذا عَطَيْتَ، ومنه يقال: تكفّر فلان في السّلاح إذا لَيِسَه. وقال بعضهم: ومنه كافور النَّخُل وهو قشر الطَّلْمة تقديره فاعُول لأنَّه يغطّي الكُمُّوَّى. ومنه قبل: ليلٌّ كافر لأنَّه يسْتُرُّ كل شيء. قال لبيد وذكر الشمس: حتى إذا ألقت يداً في كافر... وأجنَّ عُوْراتِ النَّغور ظَلامُها

قول: ألفت يداً في كافر، أي دخل أولها في الغور، وهو مثل قول الآخر يصف ظليها أو نعامة: فتذكّرا أتَفَاكَر شِيداً بعدما... ألقّتْ ذُكاء يعينها في كافر وذُكاء: هي الشعس، ومنه يقال للصُّبْع: ابن ذُكاء؛ لأنَّ ضوءه من الشعس، فكان الأصل في قولهم: كافر، أي

<sup>(</sup>١) غريب الحديث لأبي عبيد (١٣/٣).

ساتر ليغم الله عليه. وكان بعض المُتَدَثِّين يلعب في قول رسول الله على: الله تَرْجِعُوا بَعْدِي كُفَّارًا يَضْرِبُ بَعْشُكُمْ وِقَابَ بَعْضِ» إلى التَكَثِّر في السلاح، يريد: ترجعوا بعد الو لاية أعداء يتكثر بعضكم ليعض في الحرب\'\\.

وقال الأزهري: (وقال اللبث: يقال: إنه سُمِّيّ الكافر كافراً لأن الكُفر غطّى قلبه كلّ...

قلت: ومعنى قول اللبث: قيل له كافر لأن الكفر غطَّى قلبه، يحتاج إلى بيان يمدُّلُ عليه، وإيضاحه أن الكفر في اللغة معناه التَّفطية، والكافر ذو كفر أي ذو تفطية لقلبه بكفره، كما يقال للابس السَّلاح: كافر وهو الذي غطاه السلاح.

ومثله رجل كاس: ذو كسوة، وماء دافق: ذو دَفق.

وفيه قول آخر: وهو أحسن نما ذهب إليه الليث. وذلك أن الكافر لما دهاه الله جل وعز إلى توحيده نقد دعاء إلى نعمة يُنعم بها عليه إذا قبلها، فلها ردَّ ما دهاه إليه من توحده كان كافراً نعمة الله أي مغطأ لها بإنانه حاجياً لها عنه.

وأخبرني المنذري عن الحرائي عن ابن السكيت أنه قال: إذا لبس الرجل فوق درعه ثوبا فهو كافرًا، وقد كفر فوق درعه. قال: وكل ما غطى شيئاً فقد كفره، ومنه قبل للبل: كانو لأنه ستر بظلمت كل شيء وغطًاه... قال: ومنه شني الكافر كافراً لأنه ستر نعم الله. قلت: ونعم الله جل وعز: آياته الدالة على توحيده... والعرب تقول للزارع: كافر لأنه

 <sup>(</sup>۱) غرب الحديث لاين قنية (۱/۲٤۷).

يكفر البند المبندور في الأرض بتراب الأرض التي أثارها ثم أمرَّ عليها مالَقَه، ومنه قول الله جل وعنه والله والمؤ الله جل وعزَّ وكُمَنْلِ غَيْمُ أُعَجِّبُ ٱلْكُفَّارُ تَبَاتُكُ اللهِ اللهِ المُؤتَّاعِ بَانه مع علمهم به فهو غاية ما يستحسن، والغيث هاهنا: للطر، والله أعلم ("".

والكفوشوعا: ضد الإيمان، فيكون قولا وعملا واعتقادا وتركا، كما أن الإيمان قول وعمل واعتقاد.

وهذا نما اتفق عليه أهل السنة والجياعة، خلافًا لمن حصر الكفر في التكذيب أو الجحود بالقلب أو بالقلب واللسان، ونفى أن يكون بالعمل أو بالترك.

قال شيخ الإسلام قِحد: (الكفر عدم الإيان بانه ورسوله، سواء كان معه تكذيب أو لم يكن معه تكذيب، بل شك وريب أو إعراض عن هذا حسدا أو كبرا أو اتباعا ليعض الأهواء الصارفة عن اتباع الرسالة) ".

وقال ابن حزم هخد: (وهو في الدين صفة من جعد شيئا نما افترض الله تعالى الإبهان به بعد قيام الحجة عليه، ببلوغ الحق إليه، بقلبه دون لسانه، أو بلسانه دون قلبه، أو بهما معا، أو عمل عملا جاه النص بأنه غرج له بذلك عن اسم الإبهان) (1)

وقال الإمام إسحاق بن راهوية ﴿ وَعَا أَجْعُوا عَلَى تَكْفِيرِه وحَكُمُوا عَلَيْهُ كَمَّا

<sup>(</sup>١) سورة الحديد، آية: ٢٠

<sup>(</sup>٢) تهذيب اللغة للأزهري (١٠/ ١٩٤)، ولسان العرب (٥/ ١٤٥) مادة: كفر.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاري (١٢/ ٣٣٥).

<sup>(3)</sup> الإحكام في أصول الأحكام (١/ ٤٩).

حكموا على الجاحد، فالمؤمن الذي آمن بالله تعالى ومما جاء من عنده ثم قتل نبيا أو أعمان على قتله، ويقول: فتل الأنبياء محرم، فهو كافر)(١).

وقال البربهاري فيخد: (ولا يخرج أحد من أهل القبلة من الإسلام حتى يبرد آية من

كتاب الله 畿، أو يرد شيئا من آثار رسول الله ﷺ، أو يذبح لغير الله، أو يصلي لغير الله، وإذا فعل شيئا من ذلك فقد وجب عليك أن تخرجه من الإسلام)<sup>(١)</sup>.

وقال شيخ الإسلام: (فعن قال بلسانه كلمة الكفر من غير حاجة عامداً لها عالماً يأم كلمة الكفر، فإنه يكفر بذلك ظاهرا وباطنا، ولا يجوز أن يقال إنه في الباطن يجوز أن يكون مؤسنا، ومن قال ذلك فقد مرق من الإسلام)<sup>77</sup>.

وقال: (إن سب انه أو سب رسوله: كفر ظاهرا وباطناه سواه كان الساب يعتقد أن ذلك عرم أو كان مستحلاله، أو كان ذاهلا عن اعتقاده، وهذا مذهب الفقها، ومساتر أهار السنة القاتلين بأن الإيان قول وعمل) (").

وقال أيضا: (فمن صدق الرسول، وأبغضه وعاداه بقلبه وبدنه، فهو كافر قطعا بالضرورة)(٥٠).

<sup>(</sup>١) نقله في تعظيم قدر الصلاة (٢/ ٩٣٠).

<sup>(</sup>٢) شرح السنة للبربهاري ص (٨١).

<sup>(</sup>٣) الصارم المسلول (٣/ ٩٧٥).

<sup>(</sup>٤) السابق (٣/ ٩٥٥).

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوى (٧/ ٥٥٦).

\_\_\_\_ مفهوم الكفر عند اهل السنة والجماعة \_\_\_\_\_

وقال ابن القيم هجمد: (وكذلك شعب الكفر القولية والفعلية، فكما يكفر بالإنبيان بكلمة الكفر اختيارا، وهي شعبة من شعب الكفر، فكذلك يكفر بفعل شعبة من شعب كالسجود للصنم والاستهانة بالمصحف، فهذا أصل)<sup>(1)</sup>.



<sup>(</sup>١) الصلاة وحكم ناركها ص (٥١).

## المِحث الثَّاني: الكفريكون قولاً بالنسان، واعتقاداً بالقلب، وعملاً بالجوارح

وقد تبين ذلك من خلال النقولات السابقة، ولإيضاح هذه المسألة المهمة أقول:

١- عما بدل عمل أن الكفر يكون كلاما باللسان قول معلل: ﴿ وَلَهِ سَأَلْتُهُمْ
 لَتْقُولَ إِنَّمَا صُمَّا خُوصْ وَتُلْعَبُّ فَلْ أَبِاللَّهِ وَمَا يَتِيهِ. وَرَسُولِهِ كُمُثَرَ تَسْتَبْرُ وَرِيَ ﴿ }
 لا تَعْدَدُ رُوا قَدْ كَمْرَمُ بَعْدُ إِمْمَا يَكِمْ ﴾ (" لَا تَعْدَدُ رُوا قَدْ كَمْرُمُ بَعْدُ إِمْمَا يَكِمْ ﴾ (" )

قال شيخ الإسلام على: (فين أنهم كفارٌ بالقول، مع أنهم لم يعتقدوا صحته) ". وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ قَالُوا كُلِمَة ٱلْكُمْرُ وَكَفُرُوا بَعَدُ إِسْلَمِيمٍ \* ".

وقولت تعسال: ﴿مَن كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ يَعْدِ إِيمْنِيهِ، إِلَّا مَنْ أَكْرِهُ وَقَلْبُهُ مُطَمِّيلًا بِالإِيمْنِ وَلَكِن مَّن مَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَمُوخ غَضَتْ مِنَ ٱللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابُ عَنْدَكُوالاً.

(ومعلوم أنه لم يرد بالكفر هنا اعتقاد القلب فقط، لأن ذلك لا يكوه الرجل عليه، وهو قد استثنى من أكره، ولم يُرد من قال واعتقد؛ لأنه استثنى المكره، وهو لا يكره على

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، آية: ٦٦،٦٥

<sup>(</sup>٢) الصارم المسلول (٣/ ٩٧٦).

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة، آية: ٧٤

<sup>(</sup>٤) سورة النجل، آبة: ١٠٦

العقد والقول، وإنها يكره على القول فقط، فعُلم أنه أراد: من تكلم بكلمة الكفر فعليه غضب من الله وله عذاب عظيم، إلا من أكره وهو مطمئن بالإبيان، ولكن من شرح بالكفر صدرا من المكرهين فإنه كافر أيضا، فصار كل من تكلم بالكفر كافرا إلا من أكره فقال لمسانه كلمة الكفر وقله مطمئن بالإبران\''،

ومن الكفر بالقول: دعاء غير الله تعالى من الأموات والغائبين؛ لقوله تعالى: ﴿ وَمَن 
 يَدْعُ مَمَ اللهُ إِنْهُ الكَمْ اللهُ مِهِ اللهُ عِنالَهُ عِنادُ رَبِيّهُ إِنَّهُ لا يُقْلِعُ

الْكَفْرُون ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ كَذِينًا أَوْ كُلُبُ بِفَانِبِهِ 

الْكَلْهُ مِنْ اللهُ وَعَلِيهُم مِن الْكِتَبِ عَنْ إِنَّا مَا يَجْهُ وْ لُمُلّانا يَتَوَفَّرْتُهُمْ قَالُوا أَيْنَ مَا تُحْمَثُرُ

مَنْ عُونَ بِن دُوبِ أَنَّهُ قَالُوا صَلُّوا عَنَا وَشَهِدُوا عَلَى أَنْفُهِمِ أَلْهُمْ كَانُوا كُفِينَ ﴾ "،

وقول : ﴿ وَلِيهُمُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ مَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ على أَنْ

هذا الدعاء كفروشه كربالله تعالى

<sup>(</sup>١) الصارم المسلول (٣/ ٩٧٧).

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون، أنة: ١١٧

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، آية: ٣٧

 <sup>(</sup>۲) سورة الاعراف، اية: ۲۷
 (٤) سورة فاط، آية: ۱٤،۱۳

وفي ذلك يقول شيخ الإسلام ظهد: (فمن جعل الملاتكة والأنبياء وسائط يدعوهم ويتوكل عليهم، وسألهم جلب المنافع ودفع المضار، مثل أن يسألهم غفران الذنب وهداية القلوب وتفريج الكروب وسد الفاقات، فهو كافر بإجماع المسلمين) (1).

وقال: (وكذلك الغلو في بعض المشايخ: إما في الشيخ عدى ويبونس القتبي أو الحلاج وغيرهم، بل الغلو في على بن أبي طالب ﴿ وَنحوه، بل الغلو في المسيح الله ونحوه. فكل من غلا في حي أو في رجل صالح كمثل على ﴿ أَوْ عَدَى أَوْ نَحُوهُ، أَوْ فبمن يعتقد فيه الصلاح، كالحلاج أو الحاكم الذي كان بمصر، أو يونس القتى ونحوهم، وجعل فيه نوعا من الإلهية مثل أن يقول: كل رزق لا يرزقنيه الشيخ فلان ما أريده، أو يقول إذا ذبح شاة: باسم سيدي أو يعبده بالسجود له أو لغيره، أو يدعوه من دون الله تعالى، مثل أن يقول: يا سيدي فلان اغفر لي أو ارحمني أو انصر في أو ارزقني أو اغتني أو اجرني أو توكلت عليك أو أنت حسبي، أو أنا في حسبك، أو نحو هذه الأقوال والأفعال، التي هي من خصائص الربوبية التي لا تصلح إلا لله تعالى؛ فكل هذا شرك وضلال يستتاب صاحبه فإن تاب وإلا قتل فإن الله إنها أرسل الرسل وأنزل الكتب لنعبد الله وحده لا شريك له ولا نجعل مع الله إلها أخر. والذين كانوا يدعون مع الله آلهة أخرى - مثل: الشمس والقمر والكواكب والعزير والمسيح والملائكة والملات والعزى ومناة الثالثة الأخرى ويغوث ويعوق ونسر أو غير ذلك - لم يكونوا يعتقدون أنها تخلق الخلائق، أو أنها تنزل المطر، أو أنها تنبت النبات، وإنها كانوا يعبدون الأنبياء والملائكة

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱/۲۳).

رالكواكب والجن والتاتيل المصورة لحؤلاء أو يعبدون قبورهم ويقولون: إنها نعبدهم يقربونا إلى الله زائمي، ويقولون: هم شفعاؤنا عند الله فارسل الله رسله تنهى أن يدعى احد من دونه. لا دعاء عبادة، ولا دعاء استغالي)(١٠٠٠)

٢ - ومن الكفر الذي هو فعل: السجود أو الذبح لغير الله تعدلي، أو إلقاء مصحف
 في قذر، أو قتل نبي من الأنبياء كما سبق في كلام إسحاق بن راهوية والبريهاري رحمها

٣- وأما كفر الاعتفاد المناقض لقول الفلب أو عمله، فكتكذيب النبي باطنا، أو
 بغضه ومعاداته مع اعتقاد صدقه، أو اعتقاد حل الزنا أو الخمر، أو اعتقاد أن أحدا يسعه
 الحروج عن شريعة محمد ﷺ، أو غير ذلك من الاعتقادات المكفرة التي تناقض قول
 الفلس أو عمله.

لكن يبغي أن يُعلم أن كفر التكليب قليل في أعداء الرسل، قال ابن القيم ظهد: (فأما تفر التكذيب: فهو اعتقاد كلب الرسل، وهذا القسم قليل في الكفار؛ فإن الله تعالى أيد رسله وأعطاهم من البراهين والآيات على صدقهم ما أقام به الحجة وأزال به المعلزة، فال الله تعالى عن فرعون وقومه: ﴿وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَبْقَتَهَا أَنْعُمُهُمْ ظُلُمُا وتُؤْوَا ﴾ "، وقسسال لرسسول: ﴿ فَإَلْهَا يُلْ يَكُونُهُ وَتَكُنَّ لِلْظَهْنِ بَالنَّمْ الْمُنْ الْمَنْ اللَّهِ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۳/ ۲۹۵).

<sup>(</sup>۲) سورة النمل، آية: ١٤

عَجْحَدُونَ﴾(١١ وإن سمي هذا كفر تكذيب أيضا فصحيح؛ إذ هو تكذيب باللسان)(١٠).

وقال شيخ الإسلام وهذ (وعامة من كذب الرسل علموا أن الحق معهم وأنهم صادقون، لكن إما لحسدهم، وإما لإرادتهم العلو والرياسة، وإما لحبهم دينهم الذي كانوا عليه، وما يحصل لهم به من الأغراض، كأموال ورياسة وصداقة أقوام وغير ذلك، فيرون في اتباع الرسل ترك الأهواء للجيوبة إليهم، أو حصول أمور مكروهة إليهم، فيكذبونهم ويعادونهم، فيكونون من أكفر الناس، كإبليس، وفرعون، مع علمهم بأنهم على الباطل، والرسل على الحق)<sup>77</sup>.

 والكفر يكون بالترك، كترك الصلاة عند جهور السلف، بل هو إجماع الصحابة، كما سأق بانه.

ومن ذلك ترك عمل الجوارح بالكلية، كمن يعيش دهره لا يسجد فه سجدة ولا يزكي ولا يصوم ولا يحج ولا يفعل شيئا من الواجبات أو المستحبات، فهذا كافر كفرا لا يثبت معه توحيد، ولا يكون هذا إلا مع زوال عمل القلب، والمرجئة تنازع في كفر هذا وناباه، جهلا منهم بحقيقة الإيهان، وإنكارا للتلازع بين الظاهر والباطن، وهذا ما سيأتي نفصيله في الباب الثالث إن شاء الله.

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، آية: ٣٣

<sup>(</sup>٢) مدارج السالكين (١/ ٣٤٦).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٧/ ١٩١).

#### المحث الثالث: الكفر الأكبر والأصفر

من أصول أهل السنة والجهاعة أن الكفر كفران، أكبر وأصغر، وكذلك الشرك، والظلم والنفاق، كها أن الكفر الأكبر له أنواع، بحسب الباعث عليه.

## أنواع الكفر الأكبر:

ينقسم الكفر الأكبر باعتبار بواعثه إلى خمسة أقسام، بينها الإمام ابن القيم وللع بقوله:

(وأما الكفر الأكبر فخمسة أنواع: كفر نكذيب، وكفر استكبار وإباء مع التصديق، وكفر إعراض، وكفر شك، وكفر نفاق.

١- فاما كفر التكذيب: فهو اعتقاد كذب الرسل وهذا القسم قليل في الكفارة فإن الله تعالى أبيد المنطقة من البراهين والآبات على صدفتهم ما أقام به الحجة وأذال الله تعالى عن فرعون وقومه: ﴿ وَجَحْدُوا بِهَا وَآسَتَيْقَتَتُهَا أَلْفُكُهُمْ ظُلْكًا الله تعالى عن فرعون وقومه: ﴿ وَجَحْدُوا بِهَا وَآسَتَيْقَتَتُهَا أَلْفُكُهُمْ ظُلْكًا وَعَلَيْهُ إِلَيْهُمْ أَلَّهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ ال

٢- وأما كفر الإباء والاستكبار: فنحو كفر إبليس فإنه لم يجحد أمر الله ولا قابله
 بالإنكار، وإنها تلقاء بالإباء والاستكبار، ومن هذا كفر من عرف صدق الرسول وأنه

<sup>(</sup>١) سورة النمل، أية: ١٤

 <sup>(</sup>۲) سورة الأنعام، آية: ۲۳

جاء بالحق من عند الله ولم ينقد له إماء واستكبارا، وهو الغالب على كفير أعداء الرسل، كما حكى الله تعالى عن فرعون وقومه: ﴿ أَنَّوْمِنُ لِيَشْرَين مِثْلِنَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَنبِدُونَ ﴿ (١) مرقول الأمم لرسلهم: ﴿إِنَّ أَنتُمْ إِلَّا يَشَرِّ مِثْلُنا﴾ "، وقوله: ﴿كَذَّبَتْ ثُمُودُ بِطَغُونَهُ آ﴾ "، وهو كفر اليهود، كيا قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم مَّا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِهِ ﴾ (1) وقال: ﴿ يَعْ فُونَهُ مُ كَمّا يَعْرِفُونَ أَبْنَآءَهُم م الله وهو كفر أن طالب أيضا؛ فإنه صدقه ولم يشك في صدقه، ولكن أخذته الحمية وتعظيم آباته أن يرغب عن ملتهم ويشهد عليهم بالكفر.

٣- وأما كفي الإعراض: فأن بعرض بسمعه وقلبه عن الرسول لا يصدقه ولا بكذبه ولا يواليه ولا يعاديه ولا يصغي إلى ما جاء به ألبتة، كما قال أحد بني عبد ياليل للنبي ﷺ: والله أقول لك كلمة: إن كنت صادقا فأنت أجلُّ في عيني من أن أرد عليك، وان كنت كاذبا فأنت أحقر من أن أكلمك(١).

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون, آية: ٤٧

<sup>(</sup>٢) سورة إيراهيم، آية: ١٠

<sup>(</sup>٣) سورة الشمس، آية: ١٠

<sup>(</sup>٤) صورة البقرة، أية: ٨٩

<sup>(</sup>٥) سورة القرة، أية: ١٤٦

<sup>(</sup>٦) رواه ابن إسحاق في السرة، قال: حدثني يزيد بن أبي زياد عن محمد بن كعب القرظبي قال...) وذكر ذهاب النبي ﷺ إلى الطائف وعرض نفسه على ثلاثة إخوة من سادة تقيف، وهم عبد ياليار، ومسعود، وحبيب، أبناه عمرو بن عمر، وقول أحدهم: (والله لا أكلمك أبدا لثن كنت رمبو لا من الله كما تقول لانت أعظم خطرا من أن أرد عليك الكلام ولين كنت تكذب على الله ما يشغى لى أن أكلمك) فقام=

٤ - وأما كفر الشك: فإنه لا يجزع بصدقه ولا بكذبه، بل يشك في أمره، وهذا لا يستمر شكه إلا إذا ألزم نفسه الإعراض عن النظر في آيات صدق الرسول جلمة، فلا يستمر شكه إلا إذا ألزم الم النقائة إليها ونظره فيها، فإنه لا يبقى معه شك؛ لأنها مسئلرمة للصدق، ولا سيا بمجموعها، فإن دلالتها على الصدق كدلالة الشمس على النهار.

٥- وأما كفر النفاق: فهو أن يظهر بلسانه الإيهان وينطوي بقلبه على التكذيب، فهذا هو النفاق الأكبر، وسيأتي بيان أقسامه إن شاء الله تعالى (١٠)

وقال أيضًا: (قالوا: وقد بيّن القرآن أن الكفر أقسام:

۱ - أحدها: كفر صادر عن جهل وضلال وتقليد الأسلاف، وهو كفر أكثر الأتباع والعوام.

۲- الذاني: كفر جعود وعناد وقصد غالفة الحق، ككفر من تقده ذكره، وغالب ما يقع مذا النوع فيمن له يقع هذا النوع فيمن له يواسة علمية في قومه من الكفار، أو رياسة سلطانية، أو من له مأكل وأموال في قومه، فبخاف هذا على رياست، وهذا على ماله ومأكله، فيؤثر الكفر على الإيان عمدا.

٣- الثالث: كفر إعراض محض، لا ينظر فيها جاه به الرسول، ولا يحبه ولا يبغضه،

<sup>\*</sup> رسول الله 義本 من عندهم وقد ينس من خير تقيف. سيرة ابن هشام (٢٨/٢) والبداية والنهاية لابن كثير (١/٣٥).

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين (۱/ ۳٤٦)

ولا يواليه ولا يعاديه، بل هو معرض عن متابعته ومعاداته، وهذان القسيان أكثر المتكلمين بتكرونها ولا يتبتون من الكفر إلا الأول، ويجعلون الشاني والثالث كفرا لدلالته على الأول، لا لأنه في ذاته كفر، فليس عندهم الكفر إلا بجرد الجهل.

ومن تأمل القرآن والسنة وسير الأنباء في أعهم ودعوتهم لهم، وما جرى لهم معهم، جزم بغطأ أهل الكلام فيها قالوه، وعلم أن عامة كفر الأسم عن قبقن وعلم ومعرفة بصدق أنبياتهم، وصحة دعواهم وما جاءوا به، وهذا القرآن علوه من الإخبار عن المشركين عباد الأصنام أنهم كانوا يقرون بالله وأنه هو وحده ربهم وخالفهم، وأنه بيده الأرض وما فيها له وحده، وأنه وب السعوات السيع ورب العرش العظيم، وأنه بيده ملكوت كل في، وهو يجير ولا يجاز عليه، وأنه هو الذي سخر الشمس والقمر، وأنزل المطر، وأنزل المطر، وأنزل على صحة المطر، وأخرج النبات، والقرآن مناد عليهم بذلك، عنج بها أقروا به من ذلك على صحة ما دعتهم إليه رسله، فكيف يقال إن القوم لم يكونوا مقرين قط بأن لهم وبا وخالقا، وهذا بهنان عظيم، فالكفر أمر وراه بجرد الجهل، بل الكفر الأغلظ هو ما أنكره هؤلا، وزعموا أنه ليس بكتر)(1).

#### ضابط الكفر الأصفر:

أما الكفر الأصغر فهو كل ذنب سياه الشارع كفراً، مع ثبوت إسلام فاعله بالنص أو بالإجماع.

<sup>(</sup>١) مغتاح دار السعادة (١/ ٩٤)، ط. دار الفكر.

فمن ذلك قول ﷺ: النِّيمَا الْمَرِيُّ قَالَ لِأَخِيهِ يَا كَائِرُ فَقَدْ بَاءَ بِهَا أَحَدُّهُمَّا إِنْ كَانَ كَمَا قَالَ زِالْا رَجَعَتْ عَلَيْهِ " . زِالْا رَجَعَتْ عَلَيْهِ " .

(فقد سياه أخاه حين القول، وقد أخبر أن أحدهما بناه بهنا، فلو خرج أحدهما عن الإسلام بالكلية لم يكن أخاه، بل فيه كفر) (").

ومن ذلك: الطعن في الأنساب، والنياحة على الميت، وقتال المسلم للمسلم والحلف بغير الله.

فقوله ﷺ: «النَّتَانِ فِي النَّاسِ مُمَّا بِيمْ كُفُرُ الطَّغَنُ فِي النَّسَبِ وَالنَّيَاحَةُ عَلَى الكَّبِ ا<sup>(\*)</sup>. وقوله: •سِبَابُ المُسْلِم فُسُونٌ وَقِقَالُهُ كُفُرُ\* (<sup>(1)</sup>.

وقوله: الآتَرْجِعُوا بَعْدِي كُفَّارًا يَضْرِبُ بَعْضُكُمْ رِقَابَ بَعْضٍ ا (٥٠).

وقوله: امَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ اللهِ لَقَدْ كَفَرَ أَوْ أَشْرَكَ ا<sup>(١)</sup>.

هذا كله محمول على الكفر الأصغر.

ومما يدل على ذلك في شأن الطعن في الأنساب والنياحة على الميت، ما رواه مسلم

(١) وواه البخاري (٢١٠٤) ومسلم (٦٠) واللفظ له، من حديث ابن عمر فخضه .

(۲) عِموع الفتاوي (۷/ ۳۰۵).

(٢) رواه مسلم (١٧) من حديث أبي هريرة ختت.

(٤) رواه البخاري (٤٨) ومسلم (٦٤) من حديث ابن مسعود علت.

(٥) رواه البخاري (١٢١) ومسلم (٦٥) من حديث جرير عشت.

(١) رواه الترمذي (١٥٣٥) وأبو داود (٣٢٥١) من حديث ابن عمر جيئة.

عن أبي مالك الاضعري أن السبي على قال ان أأرَيْمَ في أُشِي مِنْ أَمْنِ الجَاهِلِيَّةِ لَا يَتْرُكُومُ مِّنَّى الْفَخُرُ فِي الْأَحْسَابِ وَاللَّمَّذِيُّ فِي الْأَنْسَابِ وَالْاَمْنِسَنْقَاءُ بِالنَّجُومِ وَالنَّبَاعَةُ وَقَالَ النَّابِعَةُ إِذَا إِنْشُقَ قَبْلُ مَوْمِنَا تَقَامُ بَوْمَ الْقِيَاعَةِ وَعَلَيْهَا مِرْمَالُ مِنْ قَطِرُانِ وَوَرَعْ مِنْ جَرب

ىن مورد سام يورد مواد مواد دورد مورد و م

ورواه الترمذي بلفظ الَنْ يَدَعَهُنَّ النَّاسُ.

وعند أحمد: (لَيْسُوا بِتَارِكِيهِنَّ».

فإخباره 義 بأن هذه الأعمال باقية في أمنه، لا يتركونها، دليل على أنها صن الكفر الذي لا يخرج عن الملة، ولا يسلب فاعلها شرف انتسابه إلى أمنه 魏.

ودل الدليل إيضا على أن قتال السلم للمسلم لا تُجرح من الملة، وذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِن طَابِغَنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَفَتَلَى أَفَاصُوا مِنْهَمَا ﴾ "، وقوله: ﴿ يَنَاتُهُ الَّذِينَ مَامُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْفِصَاصُ فِي ٱلْفَتَى آلَكُرُ بِالْحُرِّ وَالْتَبَدُ بِالْفَتِدِ وَالْأَنْقُ بِالْأَنْقُ فَتَى عَلَى لَهُ. مِنْ أَجِهِ فَيْ قَالِمًا فِي الْمَمْرُوبِ وَأَدَا إِلَيْهِ بِإِحْسَنِ ذَلِكَ غَنِيفٌ مِن وَيَكُمْ وَرَحْمَةً فَنَى آغَنَدَى بَعْدُ ذَلِكَ فَلَهُ عَدْنِ فَاللَّهِ عَدْنِ الْبِيهُ ".

فأثبت الأخوة الإيمانية للمتقاتلين، فدل على أن القتل والقتال ليسا من الكفر الذي

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٩٣٤) والترمذي (١٠٠١) وأحمد (٢٢٩٥٥).

<sup>(</sup>۲) سورة الحجرات، آیة: ۹

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، آية: ١٧٨

ينقل عن الملة<sup>(١)</sup>.

قال الإمام أبو عبيد القاسم بن سلام فله: (وأما الأثار المرويات بذكر الكفو والشرك ووجوبها بالمامي، فإن معناها عندنا ليست تُتبت على أهلها كفرا ولا شركا يزيلان الإيان عن صاحبه، إنها وجوهها أنها من الأعملاق والسنن التي عليها الكفار والمشركون) "".

والأصل الذي اعتمده أهل السنة في هذا الباب أن (الرجل قد يجتمع فيه كفر وإيهان، وشرك وتوحيد، وتقوى وفجور، ونفاق وإيهان، وهذا من أعظم أصول أهل السنة، وخالفهم فيه غيرهم من أهل البدع كالخوارج والمعتزلة والقدرية، ومسألة خروج أهل الكبائر من النار وتخليدهم فيها مبنية على هذا الأصل)".

انظر شرح الواسطية للشيخ القوزان ص (١٦٣) وما يعدها.

<sup>(</sup>٢) الإيمان لأبي عبيد ص (٤٣).

<sup>(</sup>٣) الصلاة لابن القيم ص (٥١)، وينظر مجموع الفتاوي (٧/ ٣٥٣- ٣٥٥).

وقال الشيخ ابن عبيمين فجله في شرح حديث «التّتان في النّاسي مُمّا بيمة كُفُرْ ... ٤: (قوله: وتفرع: في هاتان الحصلتان كفر، ولا يلمزم من وجود خصلتين من الكفر في المؤمن أن يكون كافراء كيا لا يلزم من وجود خصلتين في الكافر من خصال الإيهان كالحياء والشجاعة والكرم أن يكون مؤمنا. قال شيخ الإسلام ابن تبعية فجله: بخلاف قول رسول الله فجيّة: «بَيْنَ الرَّجُلِ والشَّرُكُ وَالنَّمُكُمِّ تَرُكُ الصَّلَّةِ» (" فإنه أتى بأل الدالة على الحقيقة، فالمراد بالكفر منا الكفر المذرج عن الملة، بخلاف بحيه «كفره نكرة، فلا يدل على الحروج عن الإسلام) (").

وقال ﷺ في تعريف الشرك الأصغر: (كل عمل قولي أو فعلي أطلق عليه الشرع وصف الشرك، ولكنه لا يخرج من الملة، مثل الحلف بغير الله)"".

وليُملم أن ما سبقت الإنسارة إليه من صور الشرك الأصغر، كالحلف بغير الله، والرياه، والاستسقاء بالأنواه، قد تصير من الشرك الأكبر، في بعض الحالات، قال الشيخ ابن عثيمين ظلا: (والحلف بغير الله شرك أكبر إذا اعتقد أن المحلوف به مساو لله

(۱) رواه مسلم (۸۲).

 <sup>(</sup>۲) القول المذيد شرح كتاب التوحيد (۲۱۲/۲)، وانتقر: التعليق على صحيح مسلم (۲۹۱/۱)، وكلام شيخ الإسلام هو في اقتضاء الصراط المستقيم (۲۳۷/۱).

 <sup>(</sup>٦) جموع فنارى الشيخ ابن عيمين (٢٠٣/٢)، وشرح الأصول الثلاثة ضمن بجموع الفتارى لـه
 (١١٥ / ١١٥).

تعالى في التعظيم والعظمة، وإلا فهو شرك أصغر)(١٠).

تنبيه:

الأصل أن تحمل ألفاظ الكفر والشرك الواردة في الكتاب والسنة- وخاصة المعرف منها بال- على حقيقتها المطلقة، ومسياها المطلق، وذلك كونها غرجة من الملة، حتى يجيء ما يمنع ذلك، ويقتضي الحمل على الكفر الأصغر والشرك الأصغر.

قال الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحن بن حسن هذ: (ولفظ الظلم والمصية والفسوق والفجور والموالاة والمحافة والركون والشرك ونحو ذلك من الألفاظ الواردة في الكتاب والسنة، قد يراد مساها المطلق وحقيقتها المطلقة، وقد يراد بها مطلق الحقيقة، والأول هو الأصل عند الأصولين، والثاني لا يحمل الكلام عليه إلا بقرينة لفظية أو معنوية، وإنها يعرف ذلك بالبيان النبوي ونفسير السنة، قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَسُولٍ إِلاً بِلِنَانَ فَرْبِهِ لِيُنْتِينَ كَمْهُونَ ) ".

وعا يدل على أن ذلك هو الأصل، تبادره إلى الذهن، كيا في حديث ابن عباس عني في قصة خسوف الشعس، وقول النبي ﷺ: وَزَّارِيتُ النَّارَ فَلَمْ أَرَّ مَنْظَرًا كَالْيَرْمِ فَلَّهُ أَنْظَعَ رَزَايْدُ أَكْثَرَ أَمْلِهَا النَّسَاءَ قَالُوا: بِمَ يَا رَسُولَ الثَّاكَ قَالَ: بِكُفْرِهِنَّ، قِيلُ: يَكُفُّرُنُ

<sup>(</sup>١) القول للفيد (٢/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٢) صورة إبراهيم، آية: }

<sup>(</sup>٣) الرسائل القيدة للشيخ عبد اللطيف، جع الشيخ سليان بن سحيان، ص (٢١).

بِاهَ ؟ قَالَ: يَكُثُونَ الْعَشِيرَ وَيَكُثُونَ الإِحْسَانَ، لَوْ أَحْسَنْتَ إِلَى إِحْدَاهُنَّ الدَّهْرَ كُلَّهُ ثُمُّهُ رَأَنَّ مِنْكَ شَبِّنًا قَالَتْ: مَا رَأَيْتُ مِنْكَ خَيْرًا فَلُهُ ".



<sup>(</sup>١) رواه الخاري برقم (١٠٥٢) ومسلم برقم (٩٠٧).

#### المبحث الرابع: الاحتياط في تكفير المعين

ما سبق تقريره من أن الكفر الأكبر يكون بالقول والفعل والاعتفاد والترك، وأنه يدخل في ذلك دعاء الأموات، والذبع لغير الله، وإلغاء المصحف في القذر، واعتقاد حل الزنا والحمر، وغير ذلك من أقوال الكفر وأفعاله، لا يلزم منه تكفير الشخص المعين بمجرد صدور ذلك منه بل لابد من تحقق شروط التكفير، وانتضاء موانعه، فقد يكون معذورا بخطأ أو جهل أو إكراء.

والحديث عن ضوابط التكفير، وشروطه وموانعه، ليس موضع بسطه هذا، وقد صُنفت فيه مصنفات كثرة (١٠) لكن القصود الإشارة إلى أمرين:

الاهل: ضرورة الاحتياط وعدم السرع في إطلاق الحكم على المعين، الذي قد يكون معذورا بوجه من الوجوه، ولهذا قال شيخ الإسلام في (ولم يتغديروا أن التكفير له شروط ومواتع قد نتنفي في حق المعين، وأن تكفير المطلق لا يستلزم تكفير المعين إلا إذا وجدت الشروط وانتفت المواتع. يين هذا أن الإمام أحمد وعامة الأثمة الذين أطلقوا هذه العمومات لم يكفروا أكثر من تكلم بهذا الكلام بيث)".

<sup>(</sup>۱) ينظر تراقض الإيان القولية والمعلية د. عبد العزيز بن عمد العبد اللطيف، من (۲۵-۸۸)، ومنهج ابن تهية في مسألة التكثير، د. عبد المهيد بن سالم الشعبي (۱۹۳/۱ -۱۹۲۳)، وضوابط تكثير العين عند شيخي الإسلام ابن تهية وابن عبد الوهاب، أبو العلابين واشد بن أبي العلا الراشد، ص (۲۹-۱۷۱).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۱۲/ ٤٨٧).

وقال: (وأصل ذلك أن المقالة التي هي كفر بالكتاب والسنة والإجماع، يقال: هي كفر قو لا يطلق، كما دل على ذلك الدلائل الشرعية وإن الإبيان من الأحكام المتلقاة عن لله ورسوله، لبس ذلك مما يحكم فيه الناس بظنونهم والعواقهم، ولا بجب أن يحكم في كل شخص قال ذلك بأنه كافر، حتى يتبت في حقه شروط التكفير وتتنفي موانعه، مثل من قال: إن الحمر أو الربا حلال، لقرب عهد، بالإسلام، أو لنشوئه في بادية بعيدة، أو سمع كلاماً أنكر، ولم يعتقد أنه من القرآن، ولا أنه من أحاديث رسول اله ﷺ(١٠).

وقال هُلا: أو التحقيق في هذا أن القول قد يكون كفراً، كمقالات الجهمية الذين قالوا: إن الله لا يتكلم، ولا يُرى في الآخرة، ولكن قد يخفى على بعض الناس أنه كفر، فيُطلقُ القول بتكفير القائل، كها قال السلف: من قال: القرآن غلوق فهو كافر، ومن قال: إن الله لا يُرى في الآخرة فهو كافر، ولا يكفر الشخص المعين حتى تقوم عليه الحجية كها تقدم، كمن جحد وجوب الصلاة والزكاة، واستحل الخصر والزئا، وتأول؛ فإن ظهور تلك الأحكام بين المسلمين أعظم من ظهور هذه، فإذا كان المتأول المخطع، في تلك لا يُحكم بكفره إلا بعد البيان له واستنابت، كها فعل الصحابة في الطائفة الذين استحلوا الحمد، فقر، غير ذلك أولى وأحرى ("").

وقال أيضا: (ولهذا اتفق الأثمة على أن من نشأ ببادية بعيدة عن أهل العلم والإيهان، وكان حديث العهد بالإسلام، فأنكر شيئا من هذه الأحكام الظاهرة الذه إلا ق، فإنه لا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲۵/ ۱٦٥).

<sup>(</sup>۲) البان (۷/۱۹).

مُحكم بكفره حتى يعرف ما جاء به الرسول)<sup>(1)</sup>.

وقال شبخ الإسلام عمد ين عبد الوهاب فقد: (فإن الذي لم تقم عليه الحجة، هو الذي لم تقم عليه الحجة، هو الذي حديث عهد بالإسلام، أو نشأ ببادية بعيدة، أو يكون ذلك في مسائل خفية، مثل مسألة الصرف والعطف، فلا يكفر حتى يعرف. وأما أصول الدين التي وضحها الله، وأحكامها في كتابه، فإن حجة الله هي القرآن، فعن بلغه فقد بلغته الحجة، ولكن أصل الاشكال أنكم لم تفرقوا بين قيام الحجة، وفهم الحجة) ".

## والأمر الثاني:

التنبيه على خطأ عظيم وقع فيه بعض من تكلم في ضـوابط التكفير، وهـو ظـنهم أن الشهوة أو إرادة الدنيا، ما نع من مواتع التكفير، وأن الإنسان لا يكفر إلا إذا قصد الكفر واعتقده وانشرح صدره به.

ومقصودهم أن الإنسان لو قال الكفر أو عمله، عامداً عالماً أنه كفر، ثم زعم أنه لم يُرد الكفر، وإنها أواد تحصيل شهوة أو عرض من الدنيا، أنه لا يكفر.

وهذا ضلال بين، خالف ذا دل عليه الكتاب والسنة في مواضع، فبأن الله تعالى بين أن من أسباب الكفر والردة إرادة الحياة الدنيا واستحباتها، فكيف يأتي من يجمل ذلك مانعا من موانع التكفير.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۱/۲۰۷).

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية (١٠/ ٢٣٤).

١- قال الله تعالل: ﴿ مَن كَفْرِ بِاللّٰهِ مِنْ بَعْدِ إِبَسْبِهِ اللّٰهِ مَنْ أَخْرِهُ وَقَلْبُهُ مُعْمَرِهُ بِالْإِينْسِ وَلَكِن مَن مُرْحَ بِالْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلِيهِمْ عَصْبُ مِن لَلّٰهِ وَلَهُمْ عَدْابُ عَظِيمٌ ﴿ وَإِلّٰكَ بِاللّٰهِمُ السَّعْرُوا ٱلْحَيْرَةُ ٱلدُّنِهَا عَلَى ٱلْاَجْرَةِ وَأَنْ اللّٰهُ لَا يَهْدِى ٱلْفَوْمَ ٱلْكَشِيرِينَ ﴾ (١٠.

قال شيخ الإسلام فقد: (والكافر قد يعلم وجود ذلك الضرر لكنه بجعله حب الساجلة على الكفر، يبين ذلك قوله: ﴿ مَن صَفَرَ بِاللهِ مِنْ بَعْد بِمَنْ بِعَد إِلَّا مَنْ أَخْرِهَ وَقَلْيُمُ مُطَهِّقٍ وَالْإِيمْنِ وَلَكِنَ مِنْ تَعْدِيكَ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

<sup>(</sup>١) سورة النحل، أية: ١٠٧،١٠٦

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، آية: ٦٦،٦٥

<sup>(</sup>٣) سورة النحل، آية: ١٠٩-١٠٩

قــال: ﴿ وَلَالِكَ بِالْقُهُرُ ٱلتَّحَيَّوا ٱلْكَتَوَةُ ٱلدُّيَّةُ عَلَى الْآخِرَةِ ﴾ وبسين تصلل أن الوعيــد استحقوه بهذا... والله سبحانه وتعالى جعل استحباب الدنيا على الآخرة هو الأصل المرجب للخصران، واستحباب الدنيا على الآخرة فد يكون مع العلم والنصديق بأن الكفريضر فى الآخرة، ويأنه ما له فى الآخرة من خلاق) (``.

وقد اشتبه على بعضهم المراد من قوله تعلل: ﴿ وَلَكِن مَّن كُمْنَ مِ الْكُوْمِ صَدِّرًا﴾ فظن أن هذا شرط في التكفير، وأنه يجب التحقق من قصد المتكلم هل أراد الكفر أم أراد المال والمتاع. وليس في الآية ما يدل على ما ذهبوا إليه، بل هذا قيد في تكفير الكره خاصة، فلا يكفر حال الإكراء إلا أن ينشرح صدره بالكفر. وكل من تكلم بالكفر طوعا فقد شرح صدره به.

وقد بين شيخ الإسلام هخد هذه المسألة بيانا شائيا في مواضع من كتبه، قال هخد: (فمن قال بلسانه كلمة الكفر من غير حاجة عامداً لها عالماً بالنها كلمة كفر، فإنه يكفر بذلك ظاهرا وباطنا، ولا بجوز أن يُقال إنه في الباطن بجوز أن يكون مؤمنا، ومن قال ذلك فقد مرق من الإسلام. قال الله سبحانه: ﴿من كَفَرْ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدٍ إِمَعْدِهِ اللَّا مَنْ أَحْدُو وَقَلْهُمُ مُشَافِعٌ بِالْإِيمَدِينِ وَلَيْكِن مَّى ثَمْرَعٌ بِالْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَّ مِنَ اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٍ عَظِيرًا﴾.

ومعلوم أنه لم يُرد بالكفر هنا اعتقاد القلب فقط؛ لأن ذلك لا يُكره الرجل عليه،

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاري (٧/ ٥٥٩).

14.

وهو قد استنى من أكره. ولم يُرد من قال واعتقده لأنه استنى المكره، وهو لا يكره على المغذه والقول، وإنها يكره على القول فقط، فعُلم أنه أراد: من تكلم بكلمة الكفر فعليه غضب من الله ولما عقلب، وأنه كافر بذلك إلا من أكره وهو مطمئن بالإيبان، ولكن من شرح بالكفر صدارا من المكرهين فإنه كافر أيضا، فصار كل من تكلم بالكفر كافر إلا من أكره، فقال بلسانه كلمة الكفر وقلبه مطمئن بالإيبان، وقال تعالى في حق المستهزين: ﴿لا تَعْتَذِرُوا قَدْ تَعْرُمُ بَعْدَ إِيمَنِيكُمْ فِينِينَ الهم كفار بالقول، مع أيهم لم يعتقدوا صحته، وهذا باب واسع، والفقه فيه ما تقدم من أن التصديق بالقلب يعنم إرادة التكره وإلى في استهانة واستخفاف، كما أنه يوجب المحبة والتعظيم)".

وقال عضد: (فإن قبل: فقد قال تعلى: ﴿ وَلَيْنِي مَنْ يَمْرَ بَالْكُفْرِ صَدْرَا﴾ فيل: وهذا الآية موافق الوالاية والا منافض أول الآية أخرها، ولا تنافض أول الآية أخرها، ولو كان المراد بين كفر هو الشارح صدو، وذلك يكون بلا إكراء لم يستثن المكره فقط، بل كان يجب أن يستثن المكره وغير المكره إذا لم يشرح صدو، وإذا تكلم بكلمة الكنم طوعا فقد شرح بها صدوا، وهى كفره وقد دل على ذلك قوله تعلى: ﴿ خَمْنُ اللّهُ مَنْ اللّهُ وَلَهُ مَنْ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ عَلْ اسْتَكْمُ وَمَنْ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَال

الصارم المسلول (٣/ ٩٧٥).

يَنكُمْ تُعَذِّت طَآيِفَةً بِأَنْهُمْ كَانُوا تَجْرِيرَ ﴾ \*\* فقد أخبر انهم تغروا بعد إيمانهم مع قولهم: إنا تكلمنا بالكفر من غير اعتقاد له بل كنا نخوض ونلمب، وبين أن الاستهزاء آيات أنه كفر، ولا يكون هذا إلا عن شرح صدره بهذا الكلام، ولو كان الإيمان في قلبه منعه أن يتكلم بذا الكلام، \*\*\*.

وقال: (وأيضا: فإنه سبحانه استثنى المكره من الكفار، ولو كان الكفر لا يكون إلا يتكذيب القلب وجهله لم يستثن منه المكره؛ لأن الإكراه على ذلك ممتنع. فكُلم أن التكلم بالكفر كفر لا في حال الإكراه. وقوله تسال: ﴿ وَلَيْكِن مَّن مَّنْرَعَ بِالْكُفْرِ صَدْرًا ﴾ أي لاستحبابه الدنيا على الأخرة. ومنه قول النبي ﷺ: فيضحُ الرُّجُلُ مُؤْمِنًا ويُعْمِي كَافِرًا أوْ يُشْفِي مُؤْمِنًا وَيُضِيحُ كَافِرًا يَبِيمُ ويتُهُ بِمَرْض مِنْ الشَّيَّاهِ".

والآية نزلت في عهار بن باسر وبلال بن رباح وامثالها من المؤمنين المستضعفين لما اكرههم المشركون عل سب النبي 囊 ونحو ذلك من كلهات الكفر، فعمنهم من أجاب بلسانه كمهار، ومنهم من صبر على المحنة كبلال، ولم يكره أحد منهم على خلاف ما في قلبه، بل أكرهوا على النكلم، فعن تكلم بدون الإكراء لم يتكلم إلا وصدره منشرح

(١) صورة التوبة، أبة: ٦٤-٦٦

<sup>(</sup>۲) مجموع الفناوي (۷/ ۲۲۰).

 <sup>(</sup>٣) رواه مسلم (١١٨) من حديث أي هريرة كان وهو بلفظ: أو يمسي مؤمنا، والذي في الفتارى: ويمسي

به)(۱)

فتبين بهذا أن انشراح الصدر بالكفر، في حق من تكلم به طائعًا: وصف لازم. لا شرط أو قيد في التكفير.

ومن فقه شيخ الإسلام عمد بن عبد الرهاب هذه، أنه ختم رسالته الجامعة "عشف الشبهات" بذكر أيتي النحل والتوبة، قال هجه: (ولكن عليك بفهم آيتين من كتاب الله: 
ولا ممان قوله تعالى: ﴿لاَ تَعْتَفِرُوا قَدْ كَفَرُمُ بَعْدَ إِيمْسِيكُمْ ﴾ فإذا تحققت أن بعض الصحابة الذين غزوا الروم مع رسول الله في كفي كفروا بسبب كلمة قالوها على وجه اللمب والمنزى، تين لك أن الذي يتكلم بالكفر ويعمل به خوفاً من نقص مال، أو جاء أو مماراة لاحد، اعظم عن يتكلم بالكفر يعمل به خوفاً من نقص مال، أو جاء أو

والآية التانية: قولمه تعالى: ﴿ مَن صَفَرَ بِاللّهِ مِن بَعْد إِيمْنِيهِ إِلّا مَنْ أَسْحِوْ وَفَلْكُمْ مُطْمَهُونُّ بِالْإِيمْنِ وَلَيْكِن مَن شَرَعَ بِالنَّكْفِرِ صَدْرًا فَقَلْتِهِمْ عَضَبُ بَرْحَ اللّهِ وَلَهُمْ عَظِيدٌ ﴿ اللّهِ عَلَيْهُ مُلْ اَسْتَحَبُّوا ٱلمَّنَوَّ ٱلدُّنَا عَلَى ٱلْاَجْرَةُ وَأَنْ اللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْفَوْمَ الْصَفْهِينَ ﴾ فلم يعذر الله من هو لا و إلا من أكره مع كون قلبه مطمئناً بالإيان، وأما غير هذا فقد كفر بعد إيمانه، سواه فعله خوفاً أو مشارات، أو مشحة بوطنه أو المله أو عشيرته أو ماله، أو فعله على وجه المرح أو لغير ذلك من الأغواض، إلا الكرو.

فالآية تدل على هذا من وجهين:

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ۵۲۰).

الأول: قوله تعالى: ﴿إِلَّا مَنْ أُحْرِهُ ﴾ فلم يستثن الله تعالى إلا المكره، ومعلوم أن

الإنسان لا يكوه إلا على الكلام أو الفعل، وأما عقيدة القلب فلا يكوه أحد عليها.

والثاني: قول تعالى: ﴿ فَإِلَكَ بِأَنْهُمُ آَسَتَخِيُواْ ٱلْخَيَّوَا ٱلدُّنِيَّا عَلَى ٱلْأَجْرَوَا وَالمَصِلَ إِنْ هَذَا الْكَفَرِ والعَذَابِ لَم يكن بسبب الاعتقاد والحَجل والبغض للدين وعبة الكفر، وإنها سببه أن له في ذلك حظا من حظوظ الذنيا قائره على الدين)\*\*.

قال الشبخ صالح الفوزان حقظه الله موضحاً وشارحاً: (فالحاصل أن الـذي يتكلم بكلمة الكفر لا يخلو من خس حالات:

الحالة الأولى: أن يكون معتقدا ذلك بقلبه، فهذا لا شك في كفره.

الحالة الثانية: أن لا يكون معتقدا ذلك بقلبه، ولم يكره على ذلك، ولكن فعله من أجل طمع الدنيا أو مداراة الناس وموافقتهم، فهذا كافر بنص الآية: ﴿ وَالِلَّكَ بِأَنْهُمُ أَسْتَحَبُوا أَلْكُنْهَا قَالَ اللَّهِ عَلَى اللَّاحِرَةِ ﴾.

الحالة الثالثة: من فعل الكفر والشرك موافقة لأهله وهـو لا يجـه ولا يعتقـده بقلبـه. وإنها فعله شحا ببلده أو ماله أو عشيرته.

الحالة الرابعة: أن يفعل ذلك مازحا ولاعبا، كها حصل من النفر المذكورين. وهـذا يكون كافرا بنص الآية الكريمة.

الحالة الخامسة: أن يقول ذلك مكرها لا مختارا، وقلبه مطمئن بالإيمان، فهذا

<sup>(</sup>١) كشف الشبهات، ضمن الجامع الغريد، ص (٢٧٧) وما يعدها.

مرخص له في ذلك دفعا للإكراه.

وأما الأحوال الأربعة الماضية فإن صاحبها يكفر كما صرحت به الآيات.

وفي هذا رد عل من يقول: إن الإنسان لا يحكم عليه بالكفر ولو قال كلمة الكفر أو فعل أفعال الكفر حتى يعلم ما في قلبه، وهذا قول باطل غنالف للنصوص، وهو قول الم حة الضلال)\*\*\.

وقال أيضا: (وهذا يدل على بطلان قول من يقول: إن من قال كلمة الكغر أو عمل الكفر لا يكفر حتى يعتقد يقلبه ما يقول ويفعل، ومن يقول: إن الجاهل يعذر مطلقا ولو كان بإمكانه أن يسأل ويتعلم، وهي مقالة ظهرت عن يتسبون إلى العلم والحديث في هذا الزمان)^^.

وقال الشيخ حدين على بن عين: ردا عل أحد للخالفين: (وأما خروجه عيا بعث الله به رسوله من الحل العلم، فقوله: الله به رسوله من الحل العلم، فقوله: (فمن شرح بالكفر صدرا أي فتحه ووسعه وارتد عن الدين وطابت نفسه بالكفر، فذلك الذي ندين الله يتكفيره). هذه عبارته، وصريحها أن من قال الكفر أو فعله، لا يكون كافرا، وأنه لا يكفر إلا من فتح صدره للكفر ووسعه، وهذا معارضة لصريح المعقول وصحيح المتقول، وسلوك سيل غير سبيل المؤمنية فإن كتاب الله وسنة رسوله

<sup>(</sup>١) شرح كشف الشبهات، للشيخ صالح الفوزان، ص (١٢٢).

<sup>(</sup>٢) السابق، ص (٥٥).

会 وإجماع الأمة قد اتفقت على أن من قال الكفر أو فعله كفر، ولا يشترط في ذلك انشراح الصدر بالكفر، ولا يستثنى من ذلك إلا المكره. وأما من شرح بالكفر صدرا، أي فنحه ووسعه وطابت نفسه به وزضي، فهذا كافر عدو أه ولرسوله وإن لم يتلفظ بذلك بلسانه ولا فعله بجوارحه، هذا هو المعلوم بدلالة من الكتاب والسنة وإجماع الأمة، ونين ذلك بوجوه...)(٢٠٠).

وقد جاه في سبب نزول آية التربقه ما أعرجه ابن جرير وابن أبي حاتم وأبو الشيخ وابن مردويه عن عبد الله بن عمر هم قال: "قال رجل في غزوة تبوك في عبلس: ما رأيشا مثل فرائنا هولاه، أرغب بطوناً، ولا أكذب أأسناً، ولا أجبن عند اللقاء! فقال رجل في المجلس: كذبت، ولكنك منافق! لأعبرن رسول الله تلا فبلغ ذلك النبي كلا ونزل الفرآن. قال عبد الله بن عمر: قانا رأيه متعلقاً بعقب نافة رسول الله تلا تنكب الحجارة، وهو يقول: يا رسول الله إنها كنا نخوض ونلعب، ورسول الله تلا يقدل: ﴿أَبِاللهِ وَنَالِيبِ وَرَسُولِهِ كُنشُرُ تَسْتَرُورَت ﴿ لاَ لَا تَعْذِيرُوا فَذَ كُمْرُمُ بَعَدْ لِهَمْ يَعْدَدُ إِمَا اللهِ ؟".

ويبغي أن يُعلم أن هؤلاء المستهزئين الذين كفروا بعد إيمانهم، لم يكونوا قبل ذلك كافرين منافقين، كما ذهب إليه البعض، بل التحقيق أتهم كانوا مسلمين معهم إيمان ضعيف لم يمنمهم من تلك القالة، فكفروا بها.

 <sup>(</sup>١) الدعاع عن أهل السنة والاتباع، ص (٢٠) وما بعدها، وقد رد على تلك الضلالة من عشرة أوجه.
 (٢) انظر: تفسير امن جرير (٢/ ٤٠٥)، وإن كثير (٢/ ٤٨٣)، والدر المشور، تفسير آية النوبة.

وقد بين الله أنّ كفرهم كان بهذا القول لا بشيء آخر، ولم يكذبهم فيها ادعوه من الهزل وعدم إرادة الكفر، وفي هذا يقول شيخ الإسلام:

(وقول من يقول عن مثل هذه الآيات: إنهم كفروا بعد إيهانهم بلسانهم مع كفرهم أولا بقلوبهم: لا يصح؛ لأن الإيان باللسان مع كفر القلب قد قارنه الكفر، فلا يقال: قد كفرتم بعد إيانكم، فإنهم لم يزالوا كافرين في نفس الأمر. وإن أريد أنكم أظهرتم الكفر بعد إظهاركم الإبران، فهم لم يظهر واللناس إلا لخواصهم، وهم مع خواصهم ما زالوا هكذا، مل لما نيافقوا وحذروا أن تنزل سورة تبين ما في قلوسه من النفياق وتكلموا بالاستهزاء صاروا كافرين بعد إيمانهم، ولا يدل اللفظ على أنهم ما زالوا منافقين، وقد قِسَالَ تَعِسَالَى: ﴿ يَنَانُنَّا ٱلنَّبِيُّ جَنِهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُسْفِقِينَ وَٱغْلُطْ عَلَيْمَ ۚ وَمُأْوَنِهُمْ جَهَنَّكُ وَيِئْسَ ٱلْمُصِيرُ ﴿ يَحْلُفُونَ بِاللَّهِ مَا قَالُواْ وَلَقَدْ قَالُواْ كَلَمْةَ ٱلْكُفْرُ وَكَفَرُواْ بَعْد إسْلَىمِ فِي وَهُمُواْ بِمَا لَمْ يَنَالُوا ۚ وَمَا نَقَمُواْ إِلَّا أَنْ أَغْنَنِهُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ مِن فَضَاهِم ۚ فَإِن يَتُوبُواْ يَكُ خَيْرًا هُمْ أَوَان يَتَوَلُواْ يُعَذَّيُهُمُ أَلَّهُ عَذَابًا أَلِيمًا فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْأَخِرَةَ ﴾ (١)، فهنا قال: ﴿ وَكُفُّرُواْ يَعْدُ إِسْلَمِعِ \* فَهِذَا الْإِسلام قد يكون من جنس إسلام الأعراب، فيكون قوله: بعد إيانهم، وبعد إسلامهم سواء، وقد يكونون ما زالوا منافقين، فلم يكن لهم حال كان معهم فيها من الإيمان شيء، لكونهم أظهروا الكفر والردة، ولهذا دعاهم إلى التوبة فقال: ﴿ فَإِن يَتُوبُواْ يَكُ خَيِّرًا لَّهُمْ ۚ وَإِن يَتَوَلُّواْ ﴾ بعد التوبة عن التوبة ﴿ يُعَذِّيهُمُ اللَّهُ

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، آية: ٧٤،٧٤.

عَذَاتِنا أَلِيمًا فِي الدُّنْوَ وَالْآخِرَةِ ﴾ وهذا إنها هو لمُن أظهر الكفر فيجاهده الرسول بإقامة الحد والمعقوبة، ولهذا ذكر هذا في سباق قوله: ﴿ جَنِهِدِ ٱلْكُفَّارُ وَٱلْمُنْفِقِينَ وَٱغْلَطُ عَلَيْهِ﴾، وهذا قال في تمامها: ﴿ وَمَا هُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مِن وَلِيّ وَلَا تُصِيرٍ ﴾.

وهولاه الصنف اللين كفروا بعد إسلامهم غير الذين كفروا بعد إيانهم، فأن 
هولاه حلفوا بالله ما قالوا، وقد قالوا كلمة الكفر التي كفروا بها بعد إسلامهم، وهموا بها 
لم ينالوا، وهو يدل على أنهم سعوا في ذلك فلم يصلوا إلى مقصودهم، فإنه لم يقل : هموا بها 
لم يغدلوا، لكن بها لم ينالوا، فصدر منهم قول وفعل. قال تعمال : ﴿ وَيَهِن مُلَاتُهُمُ 
لم يغدلوا، لكن بها لم ينقوش وَتَقْدَبُ في فاعتر قوا واعتفروا، وهذا قبل: ﴿ لاَ تَعْتَقِبُ وَاللَّهُ 
تَقُوثُم بُعَدُ إِمِنَا صُحَالًا عَمْرِهِ وَمَنْ مَن طَآبِهُوْ يَسْكُم تَعْدُم عَلَيهُ وَيَنكُم تَعْدُم عَلَيهُ وَيَنكُم تَعْدُم الله على الله الله الله الله الله الله على الله على الله الله الله الله على الله الله الله الله الله على الله على الله على الله الله على الله الله الله على الله وكان كفرا الله الله على الله الله على الله على الله كان عندهم 
كفروا به فإنهم لم يعتقدوا جوازه (الله عرم ولكن لم يظنوه وكما وكان كفرا الله الله على الله الله عرفوا الله عرم ولكن لم يظنوه كفراه وكان كفرا الله كفروا الله عرفوا الله عرم ولكن لم يظنوه من يعتقدوا جوازه (الله الله عرفوا أنه عرم ولكن لم يظنوه من يعتقدوا جوازه (اله الله عرفوا أنه عرم ولكن لم يظنوه من يعتقدوا جوازه (اله الله عرفوا أنه عرم ولكن لم يظنوه من يعتقدوا جوازه (اله الله عرفوا أنه عرم ولكن لم يطفوه على المناهدا المناهدا المناهدا المناهدا الله عرفوا أنه عرم ولكن لم يطفوه المناهدا المناهدا

وقال الشيخ سليهان بن سحيان هجد: (وأما قوله: فكما لا يكون الكافر مؤمنا إلا باختياره للإيهان، كذلك لا يكون المؤمن كافرا من حيث لا يقصد الكفر ولا بختاره بالإجاع.

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (٧/ ٢٧٢).

فالجواب أن يقال: نعم لا يكون الكافر مؤمنا إلا باختياره للإيبان، وأما العكس فعماذ الله ، فإنه قياس باطل مردود، والإجماع المذكور غالف لكتاب الله وسنة رسوله؛ لأن الذين قالوا: ما رأينا مثل قرالتا هؤلاء أرغب بطونا، ولا أكذب ألسنا، ولا أجبن عند اللقاه، يعنون رسول الله ﷺ وأصحابه القراء، لم يقولوها من حيث لم (" في فصدوا الكتاب، فرفع ذلك إلى رسول الله ﷺ الكنر، ولم يختاروه، وإنيا قالوه على وجه المزح واللعب، فرفع ذلك إلى رسول الله إلى الزيال كان تخوض ونلعب وتتحدث حديث الركب نقطع به عنا الطريق، فقال: إبالله وآياته ورسوله كنتم تستهزنون... وهذا يغيد الإنسان الحذر، فإن في هذا بيان أن الإنسان قد يكفر بكلمة يتكلم بها، أو عمل يعمل بعه، وأشعما على المؤلف من النفاق الأكبر، فإن الله تناف التوب فهي البحر الذي لا ساحل له. ويفيد الخوف من النفاق الأكبر، فإن الله تناف التوب أن يقولوا ما تالوه)".

قبين أن هؤلاء المستهزئين قالوا قولا لم يعتقدوا صحته، ولا جوازه، ولم يظنوه كفوا، لكن علموا أنه عرم، وهذا صريح في أنه لا يُشترط في الكفر اعتقاده أو قصده، بل من قال الكفر أو فعله عالما غنارا، فهو كافئ، وإن ادعى أنه لم يقصد الكفر، أو لم يرد إلا الحياة الدنيا، بل إرادة الحياة الدنيا هي الباعث على كفر كثير عن علموا صدق الرسول، وأشنا أن ما حاد، هو الحق.

ولهذا كان من المقرر عند أهل العلم أن الهازل بالكفر يكفر، مع أنه يدعي أنه لم

العبارة فيها قلق، ولا وجه لذكر "لم" هنا ولا فيها بعدها، لكن المعنى المراد بين.

 <sup>(</sup>٢) الأسنة الحداد في رد شبهات علوي حداد، للشيخ سليمان بن سحيان، ص (١٦١) وما بعدها.

يعتقد الكفر ولم يقصد إليه، وقد يكون صادقا في نفس الأمر، لكن الفقه في هذا ما تقدم من أن الإيمان في القلب يمنع من التكلم بكلمة الكفر ('').

وقد بين شيخ الإسلام هلا أن وصف الهزار مُهدر في نظر الشرع، فتبقى الكلمة المكفرة موجبة لقتضاها، قال هلا: (وعا يقارب هذا أن كلمتي الكفر والإيبان إذا قصد الإنسان بها غير حقيقتها: صح كفره ولم يصح إيهانه؛ فإن المنافق قصد بالإيهان مصالح دنياه من غير حقيقة لقصود الكلمة، فلم يصح إيهانه، والرجل لو تكلم بكلمة الكفر لصالح دنياه من غير حقيقة اعتقاد صح كفره باطناً وظاهراً.

وذلك لأن العبد مأمور بان يتكلم بكلمة الإيهان معتقدا لحقيقتها، وأن لا يشكلم بكلمة الكفر أو الكذب جادا ولا هازلا، فإذا تكلم بالكفر أو الكذب، جادا أو هازلا كان كافرا أو كاذبا حقيقة، لأن الهزل بهذه الكلمات غير سباح، فيكون وصف الهزل مُهدرا في نظر الشرع؛ لأنه عرم، فتبقي الكلمة موجبة لمتضاها)".

<sup>(</sup>١) قال القاضي إلر بكر إبن العربي ظهد: (لا يخلر إن يكون ما قالوه من فلك جندا أو معرالا ، ومع كيفها كان كفره فإن الحرف بالكفر كفر. لا خلاف قب بين الأمة) انتهى من أحكام القرآن (٢/ ٥٤٣) ونقله القرطمي (٨/ ١٨١). وقال الشيخ صالح القرزان منقفة الفق في شرح قرال شيخ الإسلام، ظهد: (ولا ترق في جميه مند التواقعين بين الحائل وإبقاد وباطافت إلا الكوم): (لا ترق في مفد الناواقفي المشرق بين الجائد: الذي يقصد ما يقول أو يقعل، والهازل: وهو الذي لا يقصد، وإنها ينعل هذا من باب المرح واللحب، وفي هذا رو على هولاد المرجنة اللغين يقولون: لا يكفر حتى يعتقد يقلب) انتهى من سلسلة غرب الرسائل، من (١٦٨).

٣- وقد دلت السنة على ما دل عليه القرآن، قال شيخ الإسلام هذا: (السنة الثالثة على من حديث أبي القاسم عبد الله بن محمد البغوي ثنا مجيى بن عبد الحميد المجاني بن مسهر عن صالح بن حيان عن ابن بريدة عن أبيه قال: جاء وجل إلى وقي أموالكم قوم في جانب المدينة فقال: إن رسول أنه كلل أمرني أن أحكم فيكم برأيي وفي أموالكم وفي كذا وفي كذا وكان خطب امرأة منهم في الجاهلية فأبوا أن يزوجوه ثم ذهب حتى تزل على المرأة فيعث القوم إلى رسول أنه كلل فقال: وكذب عدد أنله ثم أرسل رجلا فقال: وإن وحدته حيا فاتناء وإن أن وحدته حيا فاتناء وإن أنت وجدته مينا فحرقه بالنارة فانطلق فوجده قد لدغ فات فحرقه بالنارة فانطلق فوجده قد لدغ ما ناوه.

ورواد أبو احمد بن عدي في كتابه الكامل، قال: ثنا الحسن بن عمد بن عنبر ثنا حجاج بن يوسف الشاعر ثنا زكريا بن عدي ثنا علي بن مسهر عن صالح بن حيان عن ابن بريدة عن أيه قال: كان حي من بني ليت من المدينة على ميلين وكان رجل قد خطب منهم في الجاهلية فلم يزوجوه فأتاهم وعليه حلة فقال: إن رسول الله 然 كساني هذه اخلة وأمرني أن أحكم في أمرالكم ودمائكم ثم انطلق فنزل على تلك المرأة التي كان يجها فأرسل القوم إلى رسول إلله ي فقال: وكذب عدو الله ثم أرسل وجلا فقال: وإن وجدته مينا قاحرة بالنارة قال فذلك وجدته حيا وما أراك تجده حيا فاضرب عنه وإن وجدته مينا قاحرة ما بالنارة قال فذلك قول رسول إلله ي النادة عالى متعدا فليوا مقعده من النارة، هذا إسناد صحيح

على شرط الصحيح لا نعلم له علة)(١).

إلى أن قال هجلاء (ثم إن هذا الرجل لم يُذكر في الحديث أنه قصد الطعن والإزراء، وإنها قصد تحصيل شهوته بالكذب عليه، وهذا شأن كل من تعمد الكذب عليه، فإنه إنها يقصد تحصيل غرض له إن لم يقصد الاستهزاء به. والأغراض في الغالب إما مال أو شرف، كما أن المنتبي إنها يقصد- إذا لم يقصد مجرد الإضلال- إما الرياسة بنفاذ الأمر وحصول التعظيم، أو تحصيل الشهوات الظاهرة. وبالجملة فمن قال أو فعل ما هو كفر، كفر بذلك وإن لم يقصد أن يكون كافراء إذ لا يكاد يقصد الكفر أحد إلا ما شاء الله) ""،

٤- وروى البخاري ومسلم عَن أَبِي تعييد الخَذري هجت أَنَّهُ قَالَ تَسْهِفُ رَسُولَ اللهُ عَلِمُهُ يَقُولُ: ﴿غَلَّمُ عُنِكُمْ قَوْمَ تَخْبُورُونَ صَدَّتَكُمْ مَعَ صَدَّتِهِمْ وَصِنَامَكُمْ مَعَ صِنَابِهِمْ وَعَمَلَكُمْ مَعْ عَمْلِهِمْ وَيَقْرُمُونَ الْقُرْآنَ لَا يُجَاوِزُ خَنَاجِرْهُمْ يَمْزُفُونَ مِنْ اللَّمِنِ كَايَمْرُقُ السَّهُمْ مِنْ الرَّيْقِةُ (\*).

ومعلوم أن عامة هولاء لا يريدون المروق من الدين، ولا يقصدون إليه، لما ذكر عنهم من العبادة العظيمة، في غير نفاق، فدل على أنه قد يمرق الإنسان من الدين من غير أن يقصد ذلك.

قال الطرى عظم في تهذيب الآثار، بعد أن سرد أحاديث الباب: (فيه الرد على قول

<sup>(</sup>۱) الصارم المبلول (۲/ ۲۲۵).

<sup>(</sup>٢) السابق(٢/ ٣٣٩).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٥٠٥٨) ومسلم (١٠٦٤).

من قال: لا يخرج أحد من الإسلام من أهل القبلة بعد استحقاقه حكمه إلا بقصد الخروج منه عالما؛ فإنه مبطل لقوله في الحديث: فيقولون الحق ويقرءون القرآن ويعرقون من الإسلام ولا يتعلقون منه بشيء، ومن المعلوم أنهم لم يرتكبوا استحلال دماء المسلمين وأمواغم إلا بخطأ منهم فيها تأولوه من أي القرآن على غير المراد منه)(١)

وقال ابن هبيرة على: (وفيه أن من المسلمين من يخرج من الدين من غير أن يقصد الخروج منه، ومن غير أن يختار دينا على دين الإسلام)(").

والحاصل أن أهل السنة لا يشترطون في التكفير بالأقوال والأفعال، اعتقادًا الكفر أو قصدة أو انشراع الصدر به، ولا يجعلون إرادة الحياة الدنيا واستحبابها مانعا من تكفير من قال أو قعا، ما هو كفر أكم (<sup>77</sup>).

<sup>(</sup>١) نقله في فتح الباري (١٢/ ٣٠٠).

<sup>(</sup>٢) نقله في فتح الباري (٢١/ ٢٠١).

<sup>(</sup>٣) تم إن بعض المناصرين وافق غلاة المرجة، فعصر الكفر في التكفيب والجمود والاستحلال القلبي، قلبًا حقي مادر أمل العلم والدين مار بقرل: الكفر يكون بالقرل وافقيل، فيكان أنه موافق الإطل السنة، لكنه بعرد فيقول: لا يكفر القائل أو القامل حتى يعتقد الكفر إلى المرس إلى حصر الكفر في الاحتفاد، فيتمين الشب إلى هذا وأشباهه من ألوان الاتحراف والمائية، ومعلوم أن اهتفاد الكفرة، كفر سستل، فإذا تأرخ ط مصاحب للقرل أو القراء كان القول والقمل عديمي الطائب، ومقاما يتأفقن قوله: إن التكريكون بالقول والقمل، وهذا عدّ أصل العلم من قائل الا يكون عن يعتقد من المرجة، كاسترف كلام النبخ صاحب الكفر القرن عنقد من المرجة، كاسترف التقهيم.

### \_\_\_ مفهوم الكفر عند أهل السنة والجماعة \_\_\_\_

والقصد المشترط في باب الردة هو قصد الفعل أو القول، ليَخرج نحو الناثم

والساهي، عن يغلط فيتكلم بها لا يريد، كالرجل الذي قال: •اللَّهُمَّ أَنَتَ عَبْدِي وَأَنَا رَبُّكَ أُعْطَأُ مِنْ يُسْدَّةِ الْفَرَّجِهِ \* ' .

قال شيخ الإسلام فلا: (إنّ قصدَ اللفظ بالعقود معتبرٌ عند جميع الناس، بحبت لو جرى اللفظ في حال نوم أو جنون أو سبق اللسان بغير ما أراده القلب، لم يترتب عليه حكم في نفى الأم )".

وقرر الشاطبي على الأفعال إذا عريت عن المقاصد، كانت كحركات العجهاوات والجادات، فلا يتعلق بها حكم (٣).



حديث مشهور رواه مسلم (۲۷٤۷) ورواه البخاري (۱۳۰۹) مختصرا.

(٢) الفتارى الكبرى (٦/ ٧٥)، وقال في (٤/ ٢٠٤): (وقررتُ أن كل لفظ بغير قصدٍ من المتكلم لسهو
 وسبق لسان أو عدم عقل فإنه لا يترتب عليه حكم).

(٣) الموافقات (١/٩/١) وإجاب عن تصحيح عقود السكران بأن (لما أدخل السكر على نقسه كان كالقاصد). وقال شيخ الإسلام: (تم إن أكثرهم صحيحوا عقود السكران مع عدم تصده اللفظ. قالوا: لأنه لما كان عرما عليه أن يزيل عقله، كان في حكم من بقي عقله) انهي من القاري الكبري (١/٩٧٠).

#### البحث الخامس: حكم مرتكب الكبيرة

ومن أصول أهل السنة أنهم لا يكفرون الإنسان بمطلق المعاصي والكبائر كما يفعله الخوارج، ولا نجلدونه في النار كها تقوله المعتزلة، بل يكلون أسره إلى الله، إن شساء عفديه، وإن شاء غفر له<sup>(۱)</sup>.

ولهذا اشتهر قولهم: ولا نكفر أحدا من أهل القبلة بذنب ما لم يستحله (٢٠).

ومرادهم بالذنب هنا: المعاصي التي ليست كفرا غرجا عن الملة، ولا هي من المباني الأربعة التي بني عليها الإسلام.

قال شارح الطحاوية عجمد (ولحذا امتع كثير من الأثمة عن إطلاق القول بأنا لا نكفر أحدا بذنب، بل يقال: لا نكفرهم بكل ذنب، كما يفعله الخوارج، وفرق بين النفي العام، ونفي العموم، والواجب إنها هو نفي العموم، مناقضة لقول الخوارج اللذين يكفرون بكل ذنب)<sup>(7)</sup>.

وقال شيخ الإسلام: (ونحن إذا قلنا: أهل السنة متفقون على أنه لا يكفر بذنب، فإنها نريد المعاصي كالزنا والشرب، وأما هذه المباني فني تكفير تاركها نزاع مشهور)(١٠)

انظر الواسطية وشرحها لابن عثيمين (٢/ ١٤٤)، وشرح الطحاوية ص (٣٢١، ٣٦٩).

<sup>(</sup>٢) الطحاوية مع شرحها لابن أبي العز الحنفي ص (٣١٦).

<sup>(</sup>٣) السابق ص (٣١٧).

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي (٧/ ٣٠٢)

ومن أدلة أهل السنة على هذا الأصل:

١ - قوله تعالى: ﴿ إِنَّ آللَهُ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ، وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَآهُ ﴾ (١).

فادخل في المشيئة كل ذنب عدا الشرك، وهذا في حق غير التاثين، وأما مع التوبة فلا فرق بين الشرك وغيره، فالله يعفر الذنوب جميعا، كما قال سبحانه: ﴿ قُلْ يَعِيّادِيَ الذِينَ أَمْرُوا عَلَى الطُبِهِ } لاَ تَفْتَطُوا مِن رَحْمَةِ اللهِ إِنْ آلَةً يَغْفِرُ اللهُ تُوبَ حَمِيعًا وَتُمُّ هُوْ الذِينَ آمْرُوا عَلَى الطُهِيمِ } لاَ تَفْتَطُوا مِن رَحْمَةِ اللهِ إِنْ آلَةً يَغْفِرُ اللهُ تُوبِ حَمِيعًا وَتُمُ هُوْ الذَّفِيرُ آلَاحِمُ ﴾ (١٨٢).

٣- ومن أدائهم: ما رواه البخاري ومسلم عن عبادة بن الصامت عجمه أنَّ رَسُولَ اللهِ قَلْ إِللهُ تَسْبِكَا وَلا اللهُ قَلْ فَاللهُ اللهُ قَلْ فَاللهُ وَاللهُ قَلْ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا يَعْمُ وَالْ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا يَعْمُ وَالْ عَلَى اللهُ وَاللهُ وَال

وهذا نص صريح لا مجتمل التأويل.

<sup>(</sup>١) سورة النساء، آية: ٤٨

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر، آية: ٥٣

<sup>(</sup>۲) مجموع الفناوی (۲/ ۲۵۸)، (۷/ ۱۸۲).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (١٨) ومسلم (٩٣٧).

٣- ومن أظهر الأدلة على ذلك أن المسلمين مجمعون على أن الزاني والسارق
 والقاذف لا يُقتل واحد منهم، ولو كانت ذنوبهم موجبة للردة لقتلوا جميعا.

ونصوص الكتاب والسنة والإجماع تدل على أن الزاني والسارق والقاذف لا يقتل، بل يقام عليه الحد، فدل على أنه ليس بمرتد.

وقد ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال: امَنْ كَانَتْ عِنْدَهُ لِأَخِيهِ الْيَوْمَ مَظْلِمَةً

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، آية: ١٨٧

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات، آية: ٩٠.٩

مِنْ عِرْضٍ أَوْ خَيْنِ فَلْبَحَلَّلُهُ مِنْهُ الْبَرْمَ قَبَلُ أَنْ لا يَكُون دِرْهَمْ وَلَا دِينَازٌ إِنْ كَانَ لَهُ عَمَّلُ صَالِحُ أَخِذْ مِنْهُ بِفَدْدٍ مَطْلَقِيهِ وَإِنْ أَبَكُونُ لَهُ حَسَّنَاتُ أَخِذْ مِنْ مَسْكَاتِ صَاحِيهِ فَطُرِحَتْ عَلَيْهُ ثُمَّ الْفِيْقِي فِي النَّارِهِ الحرجاه في الصحيحين''، فثبت أن الظالم يكون له حسنات بت في للظاوم منها حقه)'''.

٤ - ومن ذلك: أحاديث الشفاعة وأنه يجرج أفوام من الشار بعد دخولهم إياهما، كقوله ﷺ: مَشَفَاعَتِي لِأَهْلِ الْكَبَائِرِ مِنْ أُشَي، ""، وقوله: ويَخْرُجُ مِنْ الثَّارِ مَنْ قَالَ لَا إِلَّهَ إِلَّا اللهُ وَفِي تَلْبِهِ وَزُنُ تُشيرَةٍ مِنْ خَبْرٍ وَيَحْرُجُ مِنْ الثَّارِ مَنْ قَالَ لَا إِلَّهَ إِلَّا اللهُ وَقِيْ قَلْبِهِ وَزُنُ 
بَرَّةٍ مِنْ خَبْرٍ وَيَحْرُجُ مِنْ الثَّارِ مَنْ قَالَ لَا إِلَّهَ إِلَّا اللهُ وَقِيْ قَلْبِهِ وَزُنُ ذَوْعِنَ خَبْرٍ وَكُرْبُ عَنْ اللهِ مَنْ فَالِهِ وَزُنُ ذَوْعِنَ خَبْرٍ وَكُرْبُ عَنْ اللهِ إِلَّا اللهُ وَفِي قَلْبِهِ وَزُنُ ذَوْعِنَ خَبْرٍ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ إِلَّا اللهُ وَقِي قَلْبِهِ وَزُنُ ذَوْعِنَ عَبْرٍ وَاللهِ اللهِ إِلَّا اللهِ اللهِ إِلَّا اللهِ اللهُ اللهِ الله

إلى غير ذلك من الأدلة المشهورة المعلومة، التي أخذ بها أهل السنة فكانوا وسطا في النحل، كما أن أمة الإسلام وسط في الملل، وفي هذا يقول شيخ الإسلام ع<sup>ظور</sup>: (وهم في باب الأسماء والأحكام والوعد الوعيد، وسط بين الوعيدية الذين يجملون أهمل الكبائر من المسلمين غملدين في النار، ويخرجونهم من الإيهان بالكلية، ويكذبون بشفاعة النبي

 <sup>(</sup>١) هو في صحيح البخاري برقم (٢٤٤٩) يلفظ قريب عاذكر الشارح، وليس هو في مسلم. قال الحافظ في
 الفتح: (وهذا الحديث قد أخوج مسلم معناه من وجه آخر وهو أوضع سياقا من هذا) ثم ذكر حديث

<sup>(</sup>٢) شرح الطحاوية ص (٣٢٠) وما بعدها. وانظر: مجموع الفتاوي (٧/ ٤٨٢).

 <sup>(</sup>٣) رواد أحد (١٣٤٥) والترمذي (١٣٤٥) وأبو داود (١٧٣٩) من حديث أنس شخه، وصححه الألياق وشعيب الأربؤوط.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٤٤) ومسلم (١٩٣) من حديث أنس عليث .

響، وين المرجة الذين يقولون: إيهان الفساق مثل إيهان الأنبياء والأعيال الصالحة ليست من الدين والإيهان، ويكذبون بالوعيد والعقاب بالكلية. فيومن أهل السنة والجهاعة بأن فساق المسلمين معهم بعض الإيهان وأصله، وليس معهم جميع الإيهان الواجب الذي يستوجبون به الجنة، وأنهم لا يخلدون في النار، بل يخرج منها من كان في قلبه مثقال حبة من إيهان أو مثقال خودلة من إيهان، وأن النبي 議 ادخر شفاعت لأهل الكبانو من أمنه (الله).

تنبيه؛ لابد من نفوذ الوعيد في أقوام من العصاة:

قال شيخ الإسلام فخد: (بل السلف والأنمة متفقون على ما تواترت به النصوص. من أنه لابد أن يدخل النار قوم من أهل القبلة، ثم يخرجون منها. وأما من جزم بأنه لا يدخل النار أحد من أهل القبلة، فهذا لا نعرفه قولاً لأحيد، ويُعده قولُ من يقول: ما شمّ عذاتُ أصلاً، وإنها هم تخويف لا حقيقة له، وهذا من أقوال الملاحدة والكفار)".

وقال: (وهذا مذهب الصحابة والسلف و الأثمة، وهو القطع بأن بعض عصاة الأمة يدخل النار، وبعضهم يغفر له) (٢٠).

وقال السفاريني هجه: (ذكر بعض المحققين انعقاد الإجماع على أنه لابد سمعاً من نفوذ الوعيد في طائفة من العصاة، أو طائفة من كل صنف منهم، كالزناة، وشربة الخمر،

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاري (٣/ ٣٧٤) وما بعدها.

<sup>(</sup>۲) السابق (۷/ ۵۰۱) وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) السابق (١٦/ ١٩). وانظر: (١٦/ ١٩٦)، (٨٦/ ٨٧٥)، الفتاوى الكبرى (١٩٦/ ٢٢٦).

# \_\_\_\_ مفهوم الكفر عند أهل السنة والجماعة \_\_\_\_\_

وقتلة الأنفس، وأكلة الرياء وأهل السرقة والغصوب، إذا ماتوا على غير توية فلابد من نفوذ الوعيد في كل طائفة من كل صنف، لا لفرد معين؛ لجواز العفو. وأقبل ما يصدق عليه نفوذ الوعيد واحد من كل صنف، والأدلة قاضية بقصر العصاة على عصاة للم حدين،

وقد رتب بعض الناس عل ذلك امتناع سؤال العفو لجميع المسلمين؛ لمنافاته لذلك، وهذا ساقط إلا إذا قصد العفو ابتداء لكل فرد من أفراد الأمة، على أن العفو يصدُّق بما بعد العذاب والتعذيب، فمن قال بعنع المنع فهو المصيب، وبانفه التوفيق)<sup>(1)</sup>.



<sup>(</sup>١) لوامع الأنوار البهية (١/ ٣٨٩) وما بعدها.

### المحث السادس؛ حكم الفاسق اللي

\_\_\_ الباب الأول: الفصل الثاني

والمقصود به الغاسق من أهل القبلة، والنزاع في اسمه وحكمه هو أول خلاف ظهر في الإسلام في مسائل أصول الدين.

قال شيخ الإسلام: (ويتحقق هذا المقام يزول الاشتباء في هذا الموضع، ويعلم أن في المسلمين قسم الموسية ويعلم أن في المسلمين قسم الموامنين المسلمين قسم الموامنين الله فيهم: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ كَالَّذِينَ المُنْوَا يَالِقُو وَرَسُولِهِ مُثَمَّ المُنْوَا وَجَهَهُواْ اللّهِنَ يَامَنُوا بِأَنْفُو وَاللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَأَنْفُو اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهِ عَلَيْكُواْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُواً المُعْلَى اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَا اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلْمُتُنْفِقِ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَا اللّهُ عَلَيْكُونَا اللّهُ عَلَيْكُونَا اللّهُ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَا اللّهُ عَلَيْكُونَا عَلْمُ السّعِلِينَا عَلَيْكُونَا عَلْكُلُونَا عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَا عَلْكُونَا عَلَي

ولا من الذين قبل فيهم: ﴿ أُونَّلِكُ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ خَقًا ﴾ " فلا هم منافقون ولا هم من هؤلاء الصادقين المؤمنين حقاء ولا من المذين يدخلون الجنة بملا عقاب. بل له طاعات ومعاص، وحسنات وسيئات، ومعه من الإيمان ما لا يخلد معه في النار، وله من الكبائر ما يستوجب دخول النار.

وهذا القسم قد يسميه بعض الناس: الفاسق الملي وهذا مما تنازع الناس في اسمه وحكمه. والخلاف فيه أول خلاف ظهر في الإسلام في مسائل أصول الدين) "؟.

وأهل السنة لا يكفرون هذا الصنف، ولا يحكمون بخلوده في النار، بل يرون أنه

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات، آية: ١٥

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال، آية: ٤

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى (٧/ ٤٧٨) وما بعدها.

نحت المشيئة، كما مضى في المبحث السابق، لكنهم تنازعوا في اسمه، هل يطلق عليه مؤمن أم لا؟

قال شيخ الإسلام: (وأما أهل السنة والجياعة والصحابة والتابعون فم بإحسان، وسائر طوائف المسلمين من أهل الحديث والفقهاء وأهل الكلام من مرجنة الفقهاء والكرامية والكلابية والأشعرية والشيعة، مرجنهم وغير مرجنهم، فيقولون: إن الشخص الواحد قد يعذبه الله بالنار ثم يدخله الجنة، كما نطقت بذلك الأحاديث الصحيحة.

وهذا الشخص الذي له سيئات عذب بها وله حسنات دخل بها الجنة، وله معصية وطاعة، بانفاق فإن هؤلاء الطوائف لم يتنازعوا في حكمه، لكن تنازعوا في اسمه. فقالت

وأهل السنة والجاعة على أنه مؤمن ناقص الإيبان، ولولا ذلك لما علب، كما أنه ناقص الر والتقوى باتفاق المسلمين.

وهل يطلق عليه اسم مؤمن؟ هذا فيه القولان، والصحيح التفصيل:

المرجئة، جهميتهم وغير جهميتهم: هو مؤمن كامل الإيهان.

فإذا سئل عن أحكام الدنيا كعتقه في الكفارة، قيل: هو مؤمن. وكذلك إذا سئل عن دخوله في خطاب المؤمنين.

وأما إذا سئل عن حكمه في الآخرة، قيل: ليس هذا النوع من المؤمنين الموعودين بالجنة، بل معه إيمان يمنعه الخلود في النار، ويدخل به الجنة بعد أن يعذب في النار، إن لم يغفر الله له ذنوبه. ولهذا قال من قال: هو مؤمن بإيهانه فاسق بكبيرتـه، أو مؤمن نـاقص الإيهان.

والذين لايسمونه مؤمناً من أهل السنة ومن المعتزلة يقولون: اسمه الفسوق يشافي اسمه الإيمان لقوله: ﴿ بِفَصَ آلِاكِتُمُ ٱلْفُسُوقُ بَعْدَ ٱلْإِيمْسَنِ ﴾ '' وقوله: ﴿ أَفَمَن كَانَ مُؤْمِنًا تَحْسَ كَارَكَ فَاسِشَا﴾ '" وقد قال النبي ﷺ: وسِبَائِ الشَّيْمِ خُسُوقٌ وَيَتَأَلُهُ تُمُثُورٌ ا") '''.

وقال أيضا: (ولا بسليون الفاسق الملي اسم الإيمان بالكلية، ولا يخلدونه في النار كها تقوله المعتزلة، بل الفاسق يدخل في اسم الإيمان في مثل قوله تعالى: ﴿ وَتَشَخِيرُ رُقَيْةٍ الْمُؤْمِنَةِ ﴾ \*\* وقد لا بدخل في اسم الإيمان المطلق كها في قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ الْذِينَ إِذَا ذَكِرَ ٱللَّهُ وَجِلْتَ قُلْوِيهُمْ وَإِذَا كَيْتَ عَلَيْتِمْ الْمُشَكِّهُمْ إِيمَنَكُ ﴾ ، وقوله: ﴿ لا يَشْرِي

<sup>(</sup>١) صورة الحجرات، آية: ١١

<sup>(</sup>٢) سورة السجدة، آية: ١٨

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٤٨) ومسلم (٦٤) من حديث ابن مسعود علت.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاري (٧/ ٢٥٤) وما بعدها، وانظر (٧/ ٥٢٥).

<sup>(</sup>a) في نسخ الواسطة المطبوعة: «الإيمان المطلق»، وهو مشكل، وقد حمله الشيخ ابن عيسين ظه معل أن المواد إذا أطلق الإيمان، وليس المواد الإيمان الكامل، انظر: شرح الواسطية لاين عيسين (١٩٤٨/٣). وما أثبت هو الموافق لما في بمعوج الفتاوى، ولما في النسخة المخطوطة للواسطية، كما قال الشيخ علوي بن عبد القادر السقاف في تحقيق لشرح الواسطية للهراس، هامش ص (١٩٦٩).

<sup>(1)</sup> مبورة النساد، آية: ٩٢

حِينَ يَسْرِقُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ وَلَا يَنْتَهِبُ مُبُنَّةً ذَاتَ شَرَفٍ يَرْفَعُ النَّاسُ إِلَيْهِ فِيهَا أَبْصَارَهُمْ حِبنَ يَنْتَهِبُهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ اللهِ

ويقولون: هو مؤمن ناقص الإيان، أو مؤمن بإيانه فاسق بكبيرته، فلا يعطى الاسم المطلق ولا يسلب مطلق الاسم)(٢٠).

(والفرق بين مطلق الشيء، والشيء المطلق، أن الشيء المطلق هو الشيء الكامل، ومطلق الشيء يعني أصل الشيء وإن كان ناقصا. فالفاسق لا يعطى الاسم المطلق في الإيمان وهو الاسم الكامل، ولا يسلب مطلق الاسم، فلا نقول: ليس بمؤمن، بل نقول: ناقص الإيمان، أو مؤمن بإيمانه فاسق بكبيرته، هذا هو مذهب أهل السنة والجماعة وهو المذهب العدل الوسط، وخالفهم في ذلك طوائف: المرجثة يقولون: مؤمن كامل الإيبان، والخوارج يقولون: كافر. والمعتزلة في منزلة بين المنزلتين)(١٠٠٠.

## الإيمان المنفى عن الزاني والسارق:

قد تبين أن الشارع ينفي الإيبان المطلق عن أصحاب الذنوب، كالزاني والسارق

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٧٨) ومسلم (٥٧) من حديث أبي هربرة علت.

<sup>(</sup>٢) الواسطية مع شرح لنشيخ الفوزان ص (١٦١) وما بعدها، وضمن مجموع الفتاوي (٣/ ١٥١)

<sup>(</sup>٣) شرح الواسطية للشيخ ابن عثيمين (٢/ ٢٥١)، وقال ابن القيم علا: (فالإيهان المطلق لا يطلق إلا على الكامل الكاموريه، ومطلق الإيمان يطلق على الناقص والكامل، وخذا نفى النبي 据 الإيمان المطلق عن الزان وشارب الخمر والسارق ولم ينف عنه مطلق الإيبان)، وقال: (والمقصود الفرق بين الإيبان للطلق ومطلق الإيبان. فالإيبان المطلق يمنع دخول النار ومطلق الإيبان يمنع الخلود فيها) انتهى من بدائع الفوائد (٢٢٧/٤).

وشارب الخمر، ولا ينفي عنهم مطلق الإيهان، ولهذا فهم مسلمون مصدقون، ولديهم من أعمال القلب والجوارح ما يصحح إيهانهم، ويدفع الكفر والنفاق عنهم.

وقد دلت السنة الصحيحة على أن الإيان برنقع عن الزاني حين يزني، كما قال النبي رَجَّة: وَإِذَا زَنِّى الرَّجُّلُ حَرَّجَ مِنَّهُ الْإِيَانُ كَانَ عَلَيْهِ كَالطَّلَّةِ فِإِذَا الْتَصَلَّمَ وَجَمَّ إِلَيْهِ الْإِيَانُ، ""، والمقصود بهذا الإيهان: الحشية والنور والحشوع، لا أن النصديق يذهب، أو أن عصل الفلس يزول مالكلية.

فالزاني حين يزني، لابد أن يعتقد حرمة الزنا، وأن يبغضه، ويكرهه، ويخاف من عاقبته، وهكذا السارق وشارب الحمر ونحوهما، ويهذا يبقى لهم أصل الإيهان.

قال شيخ الإسلام عُلا: (ومن أني الكبائر مثل الزنا أو السرقة أو شرب الحمر وغير ذلك، فلابد أن يذهب ما في قلبه من تلك الحشية والحشوع والنور، وإن بقى أصل التصديق في قلبه، وهذا من الإيان الذي ينزع منه عند فعل الكبيرة، كما قال النبي على الأ ولا يُزْنِي الزَّالِي حِينَ يَزْنِي وَهُو مُؤْمِنٌ وَلا يَشْرِي السَّالِيقُ حِينَ يَسْرِقُ وَهُو مُؤْمِنٌ و فإن للضين كما وصفهم الله بقوله: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ التَّقَوْ إِذَا مُشَهِمْ طَيْعِتُ مِنَ المُشْطِئَنِ لَنَّا للمُنظنَ تَذَكُّرُوا فَإِذَا هُمُ مُنْصِرُونَ ﴾ "أ، فإذا طاف بقلوبهم طائف من الشيطان تذكروا فيصرون، قال سعيد بن جير: هم الرجل بغضب الغضة فيذكر الله فيكظم النظم.

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٤٦٩٠) والترمذي (٢٦٢٥) من حديث أبي هريرة مختند، وصححه الألباني في صحيح أبي داود.

<sup>(</sup>۲) سورة الأعراف، آية: ۲۰۱

وقال ليث عن مجاهد: هو الرجل يهم بالذنب فيذكر الله فيدعه.

والشهوة والفضب مبدأ السيئات، فإذا أيصر رجع. ثم قال: ﴿ وَالْحَوْمُ مُمْ أُوثِهُمْ مَا لَمُوثِهُمْ مَا لَمُوثِهُمْ مَا لَمُوثِهُمْ مَا لَمُوثِهُمْ مَا لَمُنْ لَمَا لَمْ مَا لَا يُعْمِرُونَ فِي الْغَيْ تُمَا لِا فِي وَإِحْدُوانَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهِمُ مِعْمُ السيئات، ولا الشياطين تحسك عنهم، فإذا لم يُعْمَر بقي قلبه في غي والشيطان بعده في غيه وإن كان التصديق في قلبه لم يكفّبه فذلك النور والإيصار وتلك الحشية والحوف يخرج من قلبه. وهذا كها أن الإنسان يُعْمَلُ عَيْنُهُ فلا يرى شيئا وإن لم يكن أعمى، فكذلك القلب بها ينشأه من زيُّن الذَّنوب لا ييصر الحق وإن لم يكن أعمى كعمى الكافر، وهكذا جاء في الآثار).

وأورد آثارا عن الحسن وابن عباس وأبي هريرة، ثم قال: (وق حديث عن أبى هريرة مرفوع إلى النبي ﷺ وإذا زنى الزان خرج مته الإيان كان كالظلة فإذا انقطع رجع إليه الإيان، وهذا إن شاء الله يبسط في موضع آخر) "أ

فيين فجد أن الذي يرتفع عن الزاني هو النور والخشية والخشوع، مع بقاء التصديق في قلبه، وبين في موضع آخر اشتراط وجود عمل القلب، من بغض المحصية وكراهيتها، والحوف من الله حال ارتكابها، ليبقى عقد الإيهان، فقال: (الإنسان لا يفعل الحرام إلا لضعف إيهانه وعيته، وإذا قعل مكروهات الحق فلضعف بعضها في قلبه أو لقوة عبنها

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، آية: ٢٠٢

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى (۷/ ۳۱) وما بعدها.

171

التي تغلب بعضها، فالإنسان لا يأتي شيئا من المحرمات كالفواحش ما ظهر منها وما يعلن، والإنم والبغي بغير الحق، والشرك بالله ما لم ينزل به سلطانا، والقول على الله بغير علم، إلا لضعف الإيبان في أصله أو كاله، أو ضعف العلم والتصديق، وإما ضعف المحبة والبغض، لكن إذا كان أصل الإيبان صحيحا وهو التصديق، فإن هذه المحرمات يفعلها المؤمن مع كراهته وبغضه لها، فهو إذا فعلها لغلبة الشهوة عليه، فلا بد أن يكون مع فعلها فيه بغض لها، وقيه خوف من عقاب الله عليها، وقيه رجاء لأن يخلص من عقابها. إما بتوية وإما حسنات، وإما عقو، وإما دون ذلك، وإلا فإذا لم يغضها ولم يخف الله فيها ولم يرج رحت، فهذا لا يكون مؤمنا بحال، بل هو كافر أو منافق) (1).

وقال هَن دَ (وأيضا فقد ثبت في الصحيح عن السبي ﷺ أنه قال: «مَنْ زَأَى مِنكُمْ مُنكِرًا فَلَكُثْرٌهُ بِيَدِهِ فَإِنْ ثَمْ يَسْتَعْلِمْ قَبِلَسَانِهِ فَإِنْ ثَمْ يَسْتُسْطِهُ فَيَقْلِهِ وَوَلِكَ أَضْمَعَتُ الْإِيمَانِهِ "" وفي رواية: \*وَلَيْسَ وَزَاءَ ذَلِكَ مِنْ الْإِيمَانِ مِنْقَالً حَبَّةٍ مَوْوَلِهِ "" فهذا يبين أن القلب إذا لم يكن فيه بغضُ ما يكرهه الله من المنكرات، كان عادما للإيمان. والبغض والحب من أعمال القلوب. ومن المعلوم أن إيليس ونحوه يعلمون أن الله عز وجل حرم هذه الأمور»

<sup>(</sup>١) قاعدة في المحبة ص(١٠٤).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٤٩) من حديث أبي سعيد الخدري عنت .

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٥٠) من حديث ابن مسحود ﴿ وَهَفَ " تَابِنَ نَبِيّ بَعَنَا هَا فَيْ الْمَ قَلَى إِلَّا قَانَ لَكُ بَنَ أَنْهِ حَزْرِيْرُونَ وَأَسْحَالَ بِأَعْفُرُونَ بِشَيِّ وَيَقْتَلُونَ بَارِدٍ ثُمِّعٍ بِعَ تَقْفُ مِنْ تَعْفِرَ بَعْنَالُونَ وَيُعْفَرُونَ مَا لَا يُؤْمِرُونَ قَمْنَ جَعَدَمُمْ بِيْدِ فَيْوَ تُؤْمِنُ وَمَنْ
خاصدُمُمْ بِفَلِيهِ فَلُوْرُونَ وَمَنْ وَلِيسَ وَإِنَّ وَقِيلُ وَيَقْ فَلُونُ وَمَنْ

ولا يبغضونها، بل يدعون إلى ما حرم الله ورسوله)(١٠).

#### ىبىيە:

وقع في كلام بعض أهل العلم أن المراد ينفي الإيبان الوارد في بعض النصوص: هو غي الكيال، وهذا لابد أن يقدّ بالكيال الواجب، وإلا فتارك الكيال المستحب، لا ينفى عنه الإيبان، وإلا للزم نفى الإيبان عن أكثر الناس.

فعن الأول: قول النووي ﷺ: (بَاب بَيّانِ نُقْصَانِ الْإِيهَانِ بِالْمُعَاصِي وَنَفْيِهِ عَنْ الْتُلَبِّسِ بِالْعُصِيةِ عَلَى إِزَادَةٍ نَفْي كَمَالِهِ)'''.

وقول في حديث: «لا يَرْنِي الرَّانِي جينَ يَرْنِي وَهُو مُؤْمِنْ...): (هذا الحديث عما اختلف العلمية في معناه، فالقول الصحيح الذي قاله المحققون أن معناه: لا يفعل هذه المناصي وهو كامل الإيمان، وهذا من الألفاظ التي تطلق على نفي الشيء، ويراد نفي كاله وغناره، كما يقال: لا علم إلا ما نفع، ولا مال إلا الإبل، ولا عيش إلا عيش الأخرى،".

قال شبخ الإسلام عجد: (قبان الله أو رسوله لا ينفى اسم مستى أمر أمر الله به ورسوله إلا إذا تُرك بعض واجبانه، كقوله: ولا صلاة إلا بأم القرآن»، وقوله: ولا إيبان لم. لا أمانة له ولا دين لمن لا عهد لمه، ونحو ذلك.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ۵۵۷).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، كتاب الإيهان.

<sup>(</sup>٣) شرح مسلم (١/ ٤١).

فأما إذا كان الفعل مستحبا في العبادة لم ينفها لاتنفاء المستحب، فإن هذا لو جاز، لجاز أن يُشى عن جهور المؤمنين اسم الإبيان والصلاة والزكاة والحجر؛ لأنه ما من عمل إلا وغيره أفضل منه، وليس أحد يفعل أفعال البر مثل ما فعلها النبي 震، بل ولا أبو بكو ولا عمر. فلو كان من لم يأت بكهالها المستحب يجوز نفيها عنه؛ لجاز أن ينفى عن جمهور المسلمين من الأولين والآخرين، وهذا لا يقوله عاقل.

## فَانْدَة: في مراتب النَّفي

قال الشيخ ابن عبيمين فلا: (ونفي الشيء له ثلاث حالات: فالأصل أنه نفي للوجود، وذلك مثل: (لا إيمان لعابد صنم)، فإنَّ منعٌ مانعٌ من نفي الوجود، فهو نفي للصحة، مثل: (لا صلاة بغير وضوء)، فإن منع مانع من نفي الصحة، فهو نفيٌ للكيال، مثل: الا صلاة بحضرة الطعام)، فقوله: الا يؤمن أحدكم، نفي للكيال الواجب، لا

عموع الفتاوي (٧/ ١٤) وما بعدها.

\_\_\_\_ مفهوم الكفر عند أهل السنة والجماعة \_\_\_\_\_

المستحب. قال شيخ الإسلام ابن تيمية قله: (لا ينفى الشيء إلا لانتفاء واجب فيه، ما لم يمنع من ذلك مانع))(''.



<sup>(</sup>۱) القول للقيد على كتاب النوجيد (۱/ ۲۵۱)، وانظر: التعليق على صحيح مسلم، له أيضا، (۱/ ۲۶۵۸) وما بعدها، وفيه: (قإن قال قاتل: وما حكم العمل إذا تقي الكيال، مع وجوده؟ قلنا: القاعلة عند العلماء: أن ما رتب عليه نفى الإيمان، فإنه يكون من كيائز اللنوب).



# البتائبالقاتي

مفهوم الإيمان والكفرعند الفرق

ويشتمل على:

الْفَطْيَانُ ﴾ آؤَلُ: الإبهان عند الخوارج والمعتزلة

الْفِفَيْلُ النَّالِيِّ : في بيان مذهب الجهمية الْفِفَيْلُ اللَّالَيْنَ: في بيان مذهب الكرامية

ببسول المساعرة الفضيال المناعرة المناعرة المناعرة

الفَظِيِّلُ الْجَالِمِينِينَ: في بيان مذهب الماتريدية

الْبَطْرِلُولِ لِيَدِّينَ: في بيان مذهب مرجنة الفقهاء

الْفَظَيْلَ اللَّهِ عَالِيمٌ: سهات الإرجاء المعاصر



#### ŭ

هذا الباب معقود لبيان حقيقية الإيهان والكفر، عند أشهر الفرق المخالفة لأهل السنة والجاعة، ويمكن إرجاعها إلى **فرقتين**:

الاواني: الوعيدية، وهم الخوارج والمعتزلة، والحديث عنهم هنا يقتصر على ذكر ما اشتهروا به في القديم من قولهم في أصحاب الذنوب، على أمل أن تتباح فرصة للكلام

> على ما جدّ من مقولاتهم، وشبهاتهم، لاحقا، كما سبق الننويه عليه في المقدمة. الثانية: المرجنة، وهم طوائف شنم، الشهور منها أربعة:

> > ١ - الجهمية.

٢- الكرامية.

٣- الأشاعرة والماتريدية، وسيأتي وجه عدهم في فرق المرجئة.

٤- مرجئة الفقهاء.

. وكان ختام هذا الباب في ذكر سيات الإرجاء المعاصم، والمقصود من ذلك بيان

ونان صعم معد معبد مبدب و در سيات او رجيده العاصر، و الصفود من دلت بيان مقالات الإرجاء المتشرة في هذا العصر، لا سيا التي قال جا بعض المتسين للسنة، عن جمع بين قول السلف، وقول المرجقة، في باب الإيمان والكفر، على ما يأتي تفصيله بإذن الله.







ذهب الخوارج والمعتزلة إلى أن الإيهان قول وعمل، لكنه لا يزيد ولا ينقص ولا يستنى فيه، وهو شيء واحد إن ذهب بعضه ذهب كله. وهذا ما دعاهم إلى القول يتخليد مرتكب الكبيرة في النار، لكنهم اختلفوا في حكمه في الدنيا، فقالت الخوارج كلك من وقالت المعتزلة إنه في متزلة بين المتزلتين.

قال الإمام ابن مند، على في معرض بيانه لاختلاف الناس في الإيهان ما هو: (وقالت الحوارج: الإيهان فعل الطاعات المفترضة كلها بالقلب واللسان وسائر الجوارح)<sup>(١)</sup>.

وقال القاضي أبو يعلى غيمت: (وإن الإيهان الشرعي جميع الطاعات الباطنة والظاهرة، الواجبة والمندوبة، وهذا قول أكثر المعتزلة. وقال منهم أبو هاشم والجميائي: إن ذلك تختص بالواجبات دون التطوع\".

وقال شيخ الإسلام فإقد: (ثم قالت الخوارج والمعتزلة: الطاعة كلها من الإيمان فإذا ذهب بعض الإيمان، فذهب سائره، فحكموا بنان صناحب الكبيرة ليس معه شيء من الإيمان)^^.

وقال: (وأصل نزاع هذه الفرق في الإيهان من الخوارج والمرجنة والمعتزلة والجهمية وغيرهم أنهم جعلوا الإيهان شيئا واحلنا إذا زال بعضه زال جمعه، وإذا ثبت بعضه ثبت جمعه، فلم يقولوا بذهاب بعضه ويقاء بعضه كها قال النبي ﷺ: ويخرج من النار من كمان

الإيبال لابن منده (١/ ٣٣١)؛ وانظر: الفصل لابن حزم (٣/ ٢٢٧).

<sup>(</sup>٢) مسائل الإيمان ص (١٥٦).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاري (٧/ ٥١٠).

في قلبه مثقال حبة من الإيمان ا(١)(١).

هذا ويرى الخوارج والمعتزلة أن الإسلام والإيهان شيء واحد<sup>(٣)</sup>.

قولهم في أصحاب الذنوب:

سبق تقرير أن أهل السنة لا يكفرون أصحاب المعاصي ولا يسلبونهم اسم الإيمان مالكلمة.

أما الخوارج فقد ذهبوا إلى كفر مرتكب الكبيرة وخلوده في النار وأنه يعذب فيها عذاب الكفار.

قال أبو الحسن الأشعري في بينان معتقدهم: (وأجموا على أن كل كبيرة كفر، إلا النجدات فإنها لا تقول بذلك. وأجموا على أن الله سبحانه يعذب أصحاب الكبائر عذابا واثبا الا النحدات أصحاب نحدة(''').

وأما النجدات ققالوا: (لا ندري لعل الله يعذب المؤمنين بذنوبهم، فإن فعل فإنها يعذبهم في غير النار، بقدر ذنوبهم، ولا يخلدهم في العذاب، ثم يدخلهم الجنة، وزعموا

 <sup>(</sup>١) لم إجد بينا اللفظ، لكن روى البخاري (٢٦) من حديث أبي سيد اخدي هيئة : جدّ تُمُلُ العَلَى الجُنّة الجُنْةُ وَالْعَلَى النَّارِ النَّارُ ثَمْمُ يَشُولُ الثَّامُ اللَّهِ حَرَا مِنْ النَّامِ مَنْ كَانَ فِي قُلْهِ مِنْقَالً حَمْمُ مِنْ خَرَقِل مِنْ إِنِيهَانِ وَيَشْرُحُونُ مِنْهَا فَذَا الشَّرَقُ الْكُلُلُونَ فِي تِهِ الْحَيَّالُ الْمُؤْتِهِ الحديث. ورواه سلم (٨١) إلفظ قريب مه.

 <sup>(</sup>۲) مجموع القتاری (۷/ ۵۱۰).
 (۳) انظر السابق (۷/ ٤١٤).

 <sup>(</sup>٤) مقالات الإسلامييز (١/ ١٦٨).

أن من نظر نظرة صغيرة أو كذب كذبة صغيرة، ثم أصر عليها فهو مشرك وأن من زنسي وسرق وشرب الخمر غير مصر فهو مسلم)(")

وقال الشهرستاني: (وكبار قرق الخوارج سنة: الأزارقة، والنجدات، والصفرية، والعجاردة، والإياضية، والثعالية، والباقون فروعهم، ويجمعهم القول بالثيرؤ من عشان وعلى، ويقدمون ذلك على كل طاعة، ولا يصححون المناكحات إلا على ذلك، ويكفرون أصحاب الكبائر، ويرون الخروج على الإمام إذا خالف السنة حقا واجبا)".

وذكر الدكتور غالب العواجي حفظه الله أن أكثر الخوارج على تكفير العصاة كفر ملة، وأنهم خارجون عن الإسلام غلدون في النار مع سائر الكفار. بينها ذهبت الإباضية إلى أنهم كفار كفر نعمة، ومع هذا فإنهم يحكمون على صاحب المعصية بالنار إذا مات عليها، ويحكمون عليه في الدنيا بأنه منافق، ويجعلون النفاق مرادفا لكفر النعمة".

وأما المعتزلة فشهور قولهم في أصحاب الكبائر أنهم ليسوا مؤمنين ولا كضارا، بل هم بمنزلة بين المتزلتين، لكنهم غلدون في النار، كيا تقول الحوارج، غير أبهم قالوا: إن عذابهم ليس كعذاب الكفار.

قال الأشعري في المقالات: (وكانت المعتزلة بأسرها قبله [أي قبل الجبائي] إلا الأصب، تنكر أن يكون الفاسق مؤمنا، وتقول: إن الفاسق لبس بعدومن ولا كافو،

<sup>(</sup>١) مقالات الإسلامين (١/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٢) الملل والنحل (١/٧/١).

<sup>(</sup>۲) فرق معاصرة (۱۰۹/۱).

وتسميه منزلة بين المنزلتين، وتقول: في الغاسق إيهان لا نسميه به مؤمنا، وفي اليهودي إيران لا نسمه به مؤمنا)(١٠).

وقال: (وأما الوعيد: فقول المعتزلة فيه وقول الخوارج قول واحد؛ لأنهم يقولون: إن أهل الكبائر اللذين يموقون على كبائرهم في النار خالدين فيها خلدين، غير أن الخوارج يقولون: إن مرتكبي الكبائر عن يتحل الإسلام يعذبون عذاب الكافرين، والمعتزلة يقولون: إن عذابهم ليس كعذاب الكافرين\".

وحكَى عنهم اختلافا كثيرا في تحديد الصغيرة والكبيرة، وفي غفران الصغائر باجتناب الكبائر، وغير ذلك مما لا حاجة لذكره.

ولا شك أن قول الحوارج والمعتزلة من البدع المشهورة المخالفة للكتاب والسنة وما عليه سلف الأمة.

قال شيخ الإسلام قلاء (ينيغي أن يعرف أن القول الذي لم يوافق الخوارج والمعتزلة علمه أحد من أهل السنة هو القول بتخليد أهل الكبائر في النار، فإن هذا القول من البدع الشهورة، وقد اتفق الصحابة والتابعون لهم بإحسان وسائر أئمة المسلمين على أنه لا يخلد في النار أحد عن في قلبه مثقال ذرة من إيهان، وانفقوا أيضا على أن نبينا 義يشيشغم تبعن يأذن الله له بالشفاعة فيه من أهل الكبائر من أمنه، ففي الصحيحين عنه أنه قال

<sup>(</sup>١) مقالات الإسلاميين (١/ ٣٣١).

<sup>(</sup>٢) السابق (١/ ١٤٠).

\_\_\_\_ الإيمان عند الخوارج والمعترلة وقولهم في أصحاب الذنوب

歌 ولِكُلُّ نِيِّ دَعُوَّةً مُسْتَجَابَةً رَاِنِي اخْتَاتُ دَعْرَقِ شَفَاعَةً لِأَنْتِي بُوْمَ الْقِيَامَةِ الله (وهذه الأحاديث مذكورة في مواضعها)".



 <sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۹۹) من حديث أبي هريرة ختنه ، ورواه البخاري (۷٤٧٤) مختصر ا.
 (۲) مجموع الفتاري (۲/ ۲۲۲).





وفيه ثلاثة مباحث:

١. قولهم في الإيهان

٢. مفهوم الكفر عند الجهمية

٣. أغلاط جهم



## المحث الأول: قولهم في الإيمان

ذهب جهم ومن وافقه إلى أن الإيهان هو المعرفة بالله فقط، وأن الكفر هو الجمهل به فقط، وأن قول اللسان وعمل القلب والجوارح ليس من الإيهان، وأن الإيهان شيء واحد لا يتفاضل ولا يستني منه.

وهذا أفسد قول قيل في الإيهان، ولهذا كفر أحمد ووكيع وغيرهما من قال بذلك.

قال الأشعري في القالات: (اختلفت المرجنة في الإيبان ما هو؟ وهم الشتا عشرة فرقة: فالفرقة الأولى منهم يزعمون أن الإيبان بالله هو المعرفة بالله ويرسله وبجميع ما جماء من عند الله فقط، وأن ما سوى المعرفة من الإقرار باللسان والخضوع بالقلب والمعبة فه ولرسوله والتعظيم لها والخوف منها والعمل بالجوازح فليس بليبان، وزعموا أن الكفر بالله هو الجهل به، وهذا قول يمكى عن جهم بن صفوان)(١٠)

وقال الشهرستاني في بيان أقوال جهم: (ومنها قوله: من أتى بالمعرفة ثم جحد بلسانه لم يكفر بجحده؛ لأن العلم والمعرفة لا يزولان بالجحد، فهو مؤمن. قال: والإيمان لا يتبعض، أي لا ينقسم إلى عقد وقول وعمل. قال: ولا يتفاضل أهله فيه، فإيمان الأنبياء وإيمان الأمة على نعط واحد؛ إذ المعارف لا تتفاضل. وكان السلف كلهم من أشد الرادين عليه، ونسبت إلى التعطيل المحض) "".

وقال شيخ الإسلام على بعد نقل كلام الأشعري عن فرق المرجشة: (فهذه الأقوال

<sup>(</sup>١) مقالات الإسلاميين (١/٢١٤).

 <sup>(</sup>٢) الملل والنحل (١/ ٧٤)، وانظر القصل لابن حزم (٣/ ٢٢٧).

التي ذكرها الأشعري عن المرجئة يتضمن أكثرها أنه لابد في الإيمان من بعض أعمال القلوب عندهم، وإنها نازع في ذلك فرقة يسيرة كجهم والصالحي)(١٠).

وقال: (ولابد أن يكون مع التصديق شيء من حب الله وخشية الله، وإلا فالتصديق الله ويكن معمد أيء من ذلك ليس إيانا ألبته، بل هو كتصديق فرعون واليهود وإيليس، وهذا هو الذي أنكره السلف على الجهمية، قال الحسيدى: سمعت وكيما يقول: أهل السنة يقولون: الإيان قول وعمل، والمرجنة يقولون: الإيان قول، والجهمية يقولون: الإيان المعرفة، وفي رواية أخرى عنه: وهذا كفر، قال عمد ين عمر الكلابي: سمعت وكيما يقول: الجهمية شر من القديمة، قال: وقال وكيم: المرجنة الذين يقولون كفر، عن العمل فهو كفرة والم جهم، وكذلك قال أحدين حيل) "!".

وقال: (بل قد كثر أحمد بن حنيل ووكيع وغيرهما من قال بقول جهم في الإيبان ("". وقال: (وأما جهم فكمان يقول: إن الإيبان مجرد تصديق القلب وإن لم يتكلم به، وهذا القول لا يعرف عن أحد من علياه الأمة وأنستها، بل أحمد ووكيع وغيرهما كفروا من قال بهذا القول، ولكن هو الذي نصره الأشعري وأكثر أصحابه، ولكن قالوا مع ذلك: إن كل من حكم الشرع بكفره حكمنا بكفره واستدللنا بتكفير الشارع له على خلو

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ٥٤٩).

<sup>(</sup>٢) السابق (٧/ ٣٠٧).

 <sup>(</sup>٣) السابق (٧/ ١٢٠)، وانظر (١٤/ ١٢١)، (٧/ ٤٠٥)، (١٠/ ٢٧٢).

قلبه من المعرفة)(١).

ويلاحظ منا أن شيخ الإسلام يسوي بين القول بأن الإيان هو المعرفة، والقول بأن عبر د التصديق، وقد قال في بيان ذلك: (وإيضا فإن الفرق بين معرفة القلب وبين عبر د تصديق القلب الحالي عن الاتفياد الذي يجعل قول القلب، أمرٌ دقيق، وأكثر المقلاء ينكرونه. ويتقدير صحته، لا يجب على كل أحد أن يوجب شيئين لا يتصور القرق بينها، وأكثر الناس لا يتصورون الفرق بين معرفة القلب وتصديقه، ويقولون: إن ما قاله ابن كلاب والأشعري من الفرق كلام باطل لا حقيقة له، وكثير من أصحابه اعترف بعدم الفرق!"، إلى أن قال: (والمقصود هنا أن الإنسان إذا رجع إلى نفسه عشر عليه التغريق بين علمه بأن الرسول صادق، وبين تصديق قلبه تصديقا بجردا عن انقياد وغيره من أعدال القلب بأنه صادة،)".

وميأتي مزيد بيان لهذه المسألة عند الكلام على معتقد الأشاعرة في الإيهان.

والحاصل أن جهها ومن وافقه يرون أن الإيبان هو بجرد المعرفة أو التصديق، وأن ذلك ينفع صاحبه ولو لم يتكلم قط بالإسلام، ولا فعل شيئا من واجباته. ومع ذلك فقد النترم جهم بتكفير من كفره الشرع كايليس وفرعون، زاعها أنه لم يكن في قلبيهها شيء من المعرفة بالله.

(١) بجموع الفتاوي (٢٧/١٣)، وميأتي بيان مذهب الأشعري وأصحابه.

<sup>(</sup>٢) السابق (٧/ ٣٩٨).

<sup>(</sup>٣) السابق (٧/ ٤٠٠).

ولاشك أن إلزام الجهمية بالقول بإيهان إبليس وفرعون لوجود التصديق منهما-كما

سبأتي- إلزام لا محيد لهم عنه، ولهذا اضطربوا في الجواب عنه.

صحة نبوة موسى، ولا يعتقدون وجود الصانع.

قال ابن القيم فحقد: (ومن قال إن الإبيان هو عبرد اعتقاد صدق الرسول فيها جاء به وإن لم يلتزم متابت، وعاداء وابغضه، وقاتاه، ازمه أن يكون هؤلاء كلهم مؤمنين، وهذا إلزام لا عميد عنه، وهذا اضطرب هؤلاء في الجواب عن ذلك كما وَرد عليهم، وأجابوا بها يستحي العاقل من قوله، كقول بعضهم: إن إيليس كان مستهزتا ولم يكن يقر بوجود الله ولا بأن الله ربه وخالقه، ولم يكر، يعد فذذلك، وكذلك فرعون وقومه لم يكونها بعرفون

وهذه فضائح نعوذ بالله من الوقوع في أمثالها، ونصرة المقالات وتقليد أربابها تحمل على أكثر من هذا، ونعوذ بالله من الخذلان)(1).

وقد دلت الأدلة على أن إبليس كان عارفا بالله، مصدقا بريوييته، وكذلك كان فرعون، كيا قدال سبحانه عن إبليس: ﴿قَالَ رَبِّهِمَا أَغْوَيْتُهِى لَأَرْيُنِنَّ لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَلِأَغْوِيْهُمْ أَخْدِينَهُ \* "، وقال: ﴿قَالَ فِيهِيِّنْكَ لَأَغْوِيْهُمْ أَخْدِينَهُ \* "،

وقىال عن فرعون وقوم: ﴿ وَجَحَدُواْ بِمَا وَآسَتَيْفَتَتُهَاۤ أَنفُسُهُمْ ظُلُّمُا وَعُلُوّا ۚ فَٱنظُرْ

<sup>(</sup>١) مقتاح دار السعادة (١/ ٩٤).

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر، أية: ٣٩

<sup>(</sup>٣) سورة ص، آية: ٨٢

في بيان مذهب الجهمية

كُيْفَ كَانَ عَنِيْمَةُ أَلْمُشْدِينَ ﴾ (")، وقال حاكيا قول موسى على الفرعون: ﴿قَالَ لَقَدُ عَبْتُ مَا أَوْلَ هَنُولَةٍ، إِلَّا رَبُّ ٱلسَّمَنُوتِ وَالْأَرْضِ يَصَالِهَ وَإِنِّى الْمُثَلِّفَ يَسْفِرَعُون مَنْكُورًا﴾ "، فدل هذا على أن إبليس وفرعون كاننا مصدقين، وأن الكفر لا يختص بالتكذيب، أو الجهل، كها زعم جهم ومن وافقه.



<sup>(</sup>١) سورة النمل، أية: ١٤

 <sup>(</sup>۲) سورة الإسراء، آية: ۱۰۲

## المحث الثاني؛ مفهوم الكفر عند الجهمية

سبق أن الكفر عند جهم هو الجهل بالله فقط، على ما حكاه الأشعري، ونقله شيخ الإسلام عنه.

فجهم حصر الإيهان في معرفة القلب، وجعل الكفر ما ضاد ذلك، أي ذهاب المعرفة أو التصديق، فلم ير الكفر غير ذلك.

قال شبخ الإسلام ناقلا عن الأشعري: (وزعموا أن الكفر بالله هو الجهل به، وهذا قول يحكى عن الجهم بن صغوان. قال: وزعمت الجهمية أن الإنسان إذا أتى بالمعرفة ثم جحد بلسانه أنه لا يكفر بجحده، وأن الإيبان لا يتبعض ولا يتفاضل أهله فيه، وأن الإيان والكفر لا يكونان إلا في القلب دون الجوارح)<sup>(١)</sup>.

وقال الشهرستاني: (ومنها قوله (أي جهم): من أتى بالمعرفة ثم جحد بلسانه لم يكفر بجحده، لأن العلم والمعرفة لا يزولان بالجحد فهو مؤمن)(1).

وجهم وإن حصر الكفر في جهل الفلب وتكذيبه، إلا أنه التزم تكفير من أنى المكفرات الظاهرة في الدنيا، والحكم بأنه مؤمن في الباطن من أهل الجنة! إلا من جاء النص على أنه كافر معذب في الآخرة.

قال شبخ الإسلام ولله : (ولهذا لما عرف متكلمهم مثل جهم ومن وافقه أنه لازم

 <sup>(</sup>۱) عموع الفتاوى (۷/ ۵۶۳). وانظر زيادة بيان حول مقهوم الكفر عند جهم، والقرق بينه وبين الأشعري، في (۲/ ۲۹۰) من هذا البحث.

<sup>(</sup>٢) الملل والنحل (١/ ٧٤).

التزموه، وقالوا: لو فعل ما فعل من الأفعال الظاهرة لم يكن بذلك كافرا في الباطن، لكن يكون دليلا على الكفر في أحكام الدنيا. فإذا احتج عليهم بنصوص تقتضي أنه يكون كافرا في الآخرة. قالوا: فهذه النصوص تدل على أنه في الباطن ليس معه من معرفة الله شيء فإنها عندهم شيء واحد فخالفوا صريح المعقول وصريح الشرع)(١).

وحصرُ الكفر في القلب عا ذهب إليه كثير من أهل الارجاء- من غير الجهية-إيضا، لكن منهم من لا يقصره على التكذيب والجهل؛ بل يضيف إليه ما يناقض عمل القلب كالعداءة و الاستخفاف.

وهؤلاء جيما يوافقون أهل السنة في تكفير من أنّى الكفر الظاهر كسب الله أو التكلم بالتلبث، أو السجود للصنم، لكنهم لا يرون ذلك كفرا في ذاته، بل هو علامة على الكفر.

ومن هؤلاء أبو الحسين المصالحي، حيث وافق جهها في أن الكفر هو الجهل بالله فقط، وأن قول القائل: إن الله ثالث ثلاثة ليس كفراء ولكنه لا يظهر إلا من كافر؛ لأن الله كفر من قال ذلك، وأجم المسلمون أنه لا يقوله إلا كافر<sup>(17)</sup>.

وهذا ما اختباره الأشعري في أحد قوليه، قال شيخ الإسلام ﷺ: (وقد ذكر الأشعري في كتابه الموجز قول الصالحي هذا وغيره، ثم قال: والذي أختاره في الأسياء

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى (٧/ ٤٠١) وسيأتي بتهامه قريبا.

 <sup>(</sup>۲) مقالات الإسلامين (۱/ ۱۲۶)، وبحموع الفتارى (۷/ ٤٤ ه والملل والتحل (۱/ ۱٤۲)، والفرق بين الفرق ص (۱۹۵) ط. دار الأقابق الجليفة، بيروت.

# قول الصالحي)(١١).

ومن هؤلاء: بشر المريسي، وكنان يزعم أن السجود للشمس ليس بكفر، ولا السجود لغير الله كفر، ولكنه عَلَم على الكفر؛ لأن الله بين أنه لا يسجد للشمس إلا كافر<sup>(١)</sup>.

(١) عصوع الفتارى (١٤ / ١٤)، وانظر (١٠ / ١٠٥،). وكثيرا ما يقرن شيخ الإسلام فقد بين جهم والصالحي، وبجمل الأشاعرة عن نصروا قولها إلى الإيان. ولائسك أن جهمها والمصالحي منفقان على أن الإيمان هو للعرفة بافة فقط وأن الكفر هو الجهل به فقط، كها حكه، الأشعري عنهها في للقالات، ونقله شيخ الإسلام فقد ، لكن عند التحقيق بنين أن الصاخر بخالف حها في مسألتين:

الأولى: أنه زهم أن (معرقة قد هي المجة لد، وهي الخصوع شا) القتالات (1/ 1/1) ويصموع القتاري (/ 4/1) ويصموع القتاري (/ 4/1) ويصموع القتاري (/ 4/1) ويأم تند المرقد راما جهم قلا يتبت عمل القلب، كما تقدم. لكن مقدب الصافي باطل أيضاء ويلزم عنه القرل بأن لياسي ورقوع أن يكون المعدلين المطابع عمل القدار عمل الفعار عمل القلب عنها ورفع التحتج الإسلام على ومن يتبعه حين قال: (والمرجدة أعرجوه العمل العمل المعدلية ويقد المتعدلية عمل التصفيق في فيذا المعدلية المي التصفيق ويقدل مشلاك المتعدلية المي التصفيق وعمل القلب والميانية عبد التصفيق وعمل القلب والميانية عبد التصفيق وعمل القلب والميانية عبد الكاملية وعمل والميانية عبد الكاملية والمتعدلية الأشاعة في من 14-19 من المحافة بين التصفيق وعمل القلب والميانية عبد الكاملة عبد (143)

الثانية: أن ظاهر ما نقل عن الصالحي أنه يحكم بالتكثر باطناء لمن أنّ للكثرات الظاهرة، وأما جهم فقد التزم أن من قال الكثر أو فعله، فهو قائر في الظاهر مؤمّر في الباطن، والأصري تبع قول الصالحي، وخالف حهما في هذا، كما سيان موضحه، في الجزء الثان من ٢٩٠ . والذين نصروا مذهب الأشعري، خنظور في هذه المسألة، فعنهم من تبع الصالحي، ومنهم من تبع جهها، كما سيأن.

(۲) المضالات (۱۰/۱۱) ت: هلموت ريتر، ط. إحياء التراث، بيروت، وبجموع الفتاوى (۷/ ۵٤٨).
 والغرق بين الغرق من (۱۹۳).

ومنهم: أبو معاذ التومني وأصحابه، وكان يقول: من قتل نبيا أو لطمه كفر، وليس من أجل اللطمة كفر، ولكن من أجل الاستخفاف والعداوة والبغض له (۱<sup>۱)</sup>.

قال ابن حزم قلد في بيان مذهب الجهمية ومن وافقهم: (وقال هؤلاء: إن شمتم الله قد وشتم رسول الله ﷺ ليس كفرا، لكنه دليل على أن في قلبه كفرا)"".

وقال فظد: (وأما سب الله تعالى فما على ظهر الأرض مسلم بخالف في أند كفر مجرد إلا أن الجهيمية والأشعرية وهما طانفتان لا يعند بها بصرحون بأن سب الله تعالى وإعلان الكفر ليس كفرا. قال بعضهم: ولكنه دليل على أنه يعتقد الكفر، لا أنه كافر بيقين بسبه الله تعالى. وأصلهم في هذا أصل سوء خارج عن إجماع أهل الإسلام، وهو أنهم يقولون: الإيهان هو التصديق بالقلب فقط وإن أعلن بالكفر وعبادة الأوثان بغير تقية و لا حكاية، لكن خنارا ذلك في الإسلام.

قال أبو عمد هذ وهذا كفر بجرد؛ لأنه خلاف لإجماع الأمة ولحكم الله تعالى ورسوله في وجميع الصحابة ومن بعدهم، لأنه لا يختلف أحد لا كافر ولا مؤمن في أن هذا القرآن هر الذي جاء به محمد في وذكر أنه وحيى من الله تعالى - وإن كان قوم كفار من الروافض ادعوا أنه نقص منه وحرف ، فلم يختلفوا أن جملته كها ذكرتا، ولم يختلفوا أن جملته كها ذكرتا، ولم يختلفوا في أن فيه التسمية بالكفر، والحكم بالكفر قطعا على من نطق بالقوال معروفة، كقوله

<sup>(</sup>١) السابق، الملل والنحل للشهرستاني (١/ ١٤١).

<sup>(</sup>۲) الفصل لابن حزم (۳/ ۲۳۹).

نعال: ﴿لَفَدْ كَفَرْ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ اللَّهُ هُوُ الْمُبِيعُ أَنَّ مُرْهَدُ﴾ ``، وقول تعالى: ﴿وَلَكُنْ فَالُواْ كَلِمُهُ ٱلْكُفْرُ وَكَثَرُواْ مَعْدُ إِسْلَمِهِينَ \* ``، فصح أن الكفر يكون كلاما.

وقد حكم الله تعالى بالكفر على إيليس، وهو عالم بأن الله خلقه من نار، وخلق آدم من طين، وأمره بالسجود لآدم وكرمه عليه. وسأل الله تعالى النظرة إلى يوم يبعثون. -

ثم يقال لهم: إذْ ليس شنم الله تعالى كفرا عندكم فمن أبن قلتم إنه دليل على الكفر؟ فإن قالوا: لأنه محكوم على قائله بحكم الكفر.

قبل لهم: محكوم عليه بنفس قوله لا بعضي ضميره الذي لا يعلمه إلا الله تعالى، فإنها حكم له بالكفر بقوله فقط، فقوله هو الكفر، ومن قطع على أنه في ضميره؟ وقد أخبر الله تعالى عن قوم ﴿يَقُولُونَ بِأَقْوِهِهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُوبِهَ ﴾ " فكمانوا بذلك كفاراً، كاليهود الذين عرفوا صحة نبوة رسول الله ﷺ كها يعرفون أبناءهم، وهم مع ذلك كفار بالله تعالى قطعا بيقين، إذ أعلنها كلمة الكفر) "!

والحاصل أن الجهمية ومن والقهم بحصرون الكفر في جهل القلب أو تكذيبه، ومع ذلك يكفرون من أتى المكفرات المجمع عليها، كسب الله، والسجود للصنم، ويقولون:

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، أية: ٧٢

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، آبة: ٧٤

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، آية: ١٦٧

<sup>(</sup>٤) نختصر الإيصال، ملحق بالمحل (٢١/ ٤٣٥) وما بعدها، ت: د. عبد الغفار سلمان البنداري.

إن الشارع جعل ذلك أمارة على الكفر، وقد يكون صاحبه مؤمنا في الباطن.

هذا هو مسلكهم العام في هذه القضية، يضون التلازم بين الظاهر والباطن، ويزعمون أن الإيمان يكون تاما صحيحا في القلب مع وجود كلبات الكفر الأكبر وأعماله في الظاهر، وأنه إن حكم لفاعل ذلك بالكفر ظاهرا، فلا يمنع أن يكون مؤمنا باطناء معيدا في الدار الآخرة.

لكن إذا أورد عليهم نص أو إجماع أن شخصا ما كافر ظاهرا وباطناء معذب في الآخرة عذاب الكفر، كإبليس وفرعون، قالوا: هذا دليل على انتفاء التصديق والعلم من قله!

قال شيخ الإسلام: (فهؤلاء القاتلون بقول جهم والصالحي قد صرحوا بأن سب الله ورحده والتحالمي قد صرحوا بأن سب الله ورحده والتخليم بالتثليث وكل كلمة من كلام الكفر ليس هو كفرا في الباطن، ولكنه دليل في الظاهر على الكفرة ويجوز مع هذا أن يكون هذا السائب الشاتم في الباطن عارفا بالله موحداله مؤمنا به، فإذا أقيمت عليهم حجة بنص أو إجماع أن هذا كافر باطنا وظاهرا، قالوا: هذا يقتفي أن ذلك مسئلزم للتكذيب الباطن، وأن الإيمان يستلزم عدم ذلك).

وقال: (ومن هنا يظهر خطأ قول جهم بن صفوان ومن اتبعه، حيث ظنوا أن الإيمان بجرد تصديق القلب وعلمه، لم يجعلوا أعهال القلب من الإيمان، وظنوا أنه قد يكون

 <sup>(</sup>١) عموع الفتاوى (٧/ ٥٥٧)، وانظر: (٧/ ٥٨٣).

الإنسان مؤمنا كامل الإيان بقلبه وهو مع هذا يسب الله ورسوله، ويعادي الله ورسوله، ويعادي الله ورسوله، ويمان أخساء الله ويقتل الأنبياء، ويهدم المساجد، ويبين المصاحف، ويكرم الكفار غاية الكرامة، ويبين الموسني غاية الإهمانة، قالوا: وهذه كلها معاصي لا تناقي الإيان الذي في قله، بل يفعل هذا وهو في الباطن عند الله مؤمن، قالوا: وإنسائبت له في الدنيا أحكام الكفار؛ لأن هذه الأقوال أمارة على الكفر ليحكم بالفظاهر كها يحكم بالإقرار والشهود، وإن كان في الباطن قد يكون بخلاف ما أقر به ويخلاف ما شهد به الشهرو، فإذا أورد عليهم الكتاب والسنة والإجماع على أن الواحد من هؤلاء كافر في نفس الأمرة معذب في الأخرة، قالوا: فهذا دليل على انتفاء التصديق والعلم من قلبه. فالكفر عندهم شيء واحد، وهو العلم، أو تكذيب القلب وتصديق، فإنهم متنازعون هل تصديق القلب شيء غير العلم أو هو هو؟

وهذا القول مع أنه أفسد قول قيل في الإيمان فقد ذهب إليه كثير من أهل الكلام المرجنة، وقد كفر السلف كوكيع بن الجراح وأحمد بن حنبل وأبي عبيد وغيرهم من يقول المرجنة، وقد كفر السنكباره وامتناعه عن بهذا القول، وقالوا: إيليس كافر بنص القرآن، وإنها كفره باسستكباره وامتناعه عن السجود لأمم، لا لكونه كذاب خيرا، وكذلك فرعون وقوم، قال الله تعالى فيهم: ﴿وَجَدُواْ بِنَا وَاسْتَفَا أَنْهُمُ مُمُ طُلُكًا وَعُلُواْ ﴾ (") وقال موسى فقي الفرعون؛ ولَقَدْ عَلَما وَقُلُوا به الله تعلى فيهم: عَلَمَا الله تعلى فيهم: عَلَمَا مَنْ الله عنون؛ ولَقَدْ عَلَما الله عنون الله عنون؛ ولَقَدْ عَلَما الله عنون ولا لله عنون الله الله عنون ولَقَدْ الله عنون ال

<sup>(</sup>١) سورة النمل، آية: ١٤

<sup>(</sup>۲) سورة الإسراء، آية: ۱۰۲

مُوسَىٰ يَسْتَعُ وَالنَّتِ بِيَنْفَتُو فَسَلَّ بَنِي إِمْرَوِيلَ إِذْ خَاءَهُمْ فَقَالَ لَهُۥ فِرْعَوْنُ فِي لأظَّلْك يَشُوسَىٰ سَتَحُورًا ﴿ قَالَ لَقَدْ عَبْسَتَ مَا أَمَوْلَهُۥ إِلَّا رَبُّ ٱلسَّمَوَّتِ وَالْأَرْضِ بَصَاهِرُ وَإِنْ لأظُّلُكُ بِعَرْعَوْتُ مَنْشُورًا ﴿ ﴾.

قدوسى وهو السادق المصدوق يقول: لقد علمت ما أنزل هولاء إلا رب السموات والأرب بصائر، فدل على أن فرعون كان عالما بأن الله أنزل الأيات وهو من أكبر خلق الله عنادا وبغيا، فقساء إرادته وقصده، لا لعدم علمه. قال تعالى: ﴿إِنَّ لَمُ يَعْمَ يَنْمُ اللهُ عَلَيْهُ مِنْمُ أَبْنَا أَمْمُهُمُ اللهُ عَلَيْهُ مَنْمُ أَبْنَا أَمْمُهُمُ اللهُ عَلَيْهُ مَنْمُ أَبْنَا أَمْمُهُمُ اللهُ عَلَيْهُ مَنْهُ مَنْ أَنْمُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عِلَيْهُ عِلَيْهُ عِلَيْهُ عِلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ

(١) سورة القصص، آية: ٤

<sup>(</sup>٢) سورة النمل، آية: ١٤

<sup>(</sup>٣) سورة البغرة، أية: ١٤٦

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، آية: ٣٣

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوي (٧/ ١٨٨) وما بعدها. وانظر: (٧/ ١٤٦) وما بعدها.

وقال على بعد ذكر ما ألزم به الإمام أحمد هؤلاء من القول بإيهان من شد الزنار في وسطه، وصلى للصليب، وأتى الكنائس واليبع، لأنه مقر بالله، قال:

(قلت: هذا الذي ذكره الإمام أحد من أحسن ما احتج الناس به عليهم، جمع في ذلك جُلا يقول غيره بعضها. وهذا الإلزام لا عيد هم عنه، وطذا لما عرف متكلمهم مثل جهم ومن وافقه أنه لازم التزموه وقالوا: لو فعل ما فعل من الأفعال الظاهرة لم يكن بهذك كافرا في الباطن، لكن يكون دليلا على الكفر في أحكام الدنيا، فإذا احتج عليهم بنصوص تقتفي أنه يكون كافرا في الأخرة قالوا: فهذه التصوص تدل على أنه في الباطن ليس معه من معرفة الله شيء، فإنها عندهم شيء واحد. فخالفوا صريح للمقول وصريح الشيء الشرع على هم طوائق بني آدم السليمي الفطرة وجماهير النظارة فإذا الإنسان قد يعرف أن الحق مع غيره، ومع هذا يجحد ذلك، لحسده إياه أو لطلب علوه علمه أن المقرى على أن يعتدي عليه، ويردّ ما يقول يكل طريق، وهو في قليه يعلم أن الحق مع غيره، ومع هذا يجحد ذلك، لحسده إياه أو لطلب طريق، وهو في قليه يعلم أن الحق مع غيره، ومع هذا يعتدي عليه، ويردّ ما يقول يكل طريق، وهو في قليه يعلم أن الحق مع معهد.

<sup>(</sup>١) السابق (٧/ ٤٠١) وما بعدها.

وعامة من كذب الرسل علموا أن الحق معهم وأبهم صادقون، لكن إما لحسدهم، وإما لإرادتهم العلو والرياسة، وإما لحبهم دينهم الذي كانوا عليه وما يحصل لهم به من الأغراض، كأموال ورياسة وصداقة أقوام وغير ذلك، فيرون في اتباع الرسل ترك الأهواء المحبوبة إليهم، أو حصول أمور مكرومة إليهم، فيكذبونهم ويعادونهم، فيكونون من أكفر الناس، كإبليس وفرعون، مع علمهم بأنهم على الباطل، والرسل على الحق/ ".



<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (٧/ ١٩١)

### البحث الثالث: أغلاط جهد

ذكر شيخ الإسلام فخدما وقع في جهم من الانحراف. في مواضع من كتبه، وذلك لعظم خطرها وضررها وفسادها، ولكونه قد تابعه عليها جاعة كبيرة من المنتسبين إلى أهل السنة، قال فخد: (وأصل جهم في الإيان تضمن غلطا من وجوه:

منها: ظنه أنه بجرد تصديق القلب ومعرفته، بدون أعمال القلب كحب الله وخشيته ونحو ذلك.

ومنها: ئلته أن من حكم الشرع بكفره وخلوده في الناره فإنه يعتنع أن يكون في قلبه شيء من التصديق، وجزموا بأن إيليس وفرعون واليهود ونحوهم لم يكن في قلويهم فيء من ذلك)^^.

وقال: (وقد ذكرنا فيها تقدم أنهم غلطوا في ثلاثة أوجه:

أحدها: ظنهم أن الإيمان الذي في القلب يكون تاما بدون العمل الذي في القلب، تصديق بلا عملٍ للقلب كمحبة الله وخشبته وخوفه والنوكل عليه والشوق إلى لقائه.

والثاني: ظنهم أن الإيهان الذي في القلب يكون تاما بدون العمل الظاهر، وهذا يقول به جميع المرجنة.

والثالث: قولهم: كل من كفّره الشارع فإنها كفره لانتفاء تصديق القلب بالرب

(۱) مجموع الفتاوى (۹۱-۹۷۹)، وانظر: (۷/ ۹۸۲ - ۹۸۶)، فقد ذكر فيها سنة أغلاط من أغلاطهم،
 وانظر: (۷/ ۱۹۰) واكتفى فيها بذكر أصابئ عا غلطت في الجهمية.

نبارك وتعالى.

وكثير من المتأخرين لا يعيزون بين مذاهب السلف وأقوال المرجنة والجهية لاختلاط هذا بهذا في كلام كثير منهم، عمن هو في باطنه يرى رأي الجهمية والمرجنة في الإيهان، وهو معظم للسلف وأهل الحديث، فيظن أنه يجمع بينها، أو يجمع بين كلام أمثاله وكلام السلف)(").

وقال هذا رومن كان موافقا لقول جهم في الإيان بسبب انتصار أبي الحسن لقوله في الإيان، يبقى تارة يقول بقول السلف والأثمة، ونارة يقول بقول المتحكمين للوافقين لجهم، حتى في مسألة سب الله ووسوله، رأيت طائفة من الحنبليين والشافعين والمالكيين إذا تكلموا بكلام الأثمة قالوا: إن هذا كفر باطنا وظاهرا. وإذا تكلموا بكلام أولئك قالوا: هذا كفر في الظاهر وهو في الباطن يجوز أن يكون مؤمنا تام الإيهان، فإن الإيهان عنده لا بتعضى \"".



<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ۳۱۳) وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) السابق (٧/ ٤٠٣)







وقد ذهبت الكرامية إلى أن الإيهان قول باللسان فقط، وأنه شيء واحد لا يزيد ولا بنقص، ولا يستثنى فيه.

قلت: الكرامية تسمى المنافق مؤمنا، ولكنهم يحكمون بأنه مخلد في النار كما سيأتي.

وقال ابن منده عُلاد (وقالت طائفة منهم [أي المرجنة]: الإيبان فعل اللسان دون القلب، وهم أهل الغلو في الإرجاء)<sup>(٢)</sup>.

وقال ابن حزم ظهد: (وذهب قوم إلى أن الإيهان هو الإقرار باللسان بالله تعالى، وإن اعتقد الكفر بقلبه، فإذا فعل ذلك فهو مؤمن من أهل الجنة، وهذا قول عمد بن كرام السجستاني وأصحابه ("".

قلت: وما ذكره ابن حزم هنا خطأ على الكرامية، فإنهم لا يحكمون بنجاة المناقق، بل يقولون إنه نخلد في النار.

مقالات الإسلامين (١/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>۲) الإيال لابن منده (۱/ ۲۳۱).

<sup>(</sup>٣) الفصل (٣/ ٢٢٧).

قال شيخ الإسلام فحد: (والكرامية توافق للرجة والجهيمية في أن ايبان الناس كلهم سواه، ولا يستنون في الإيبان، بل يقولون: هو مؤمن حقا، لمن أظهر الإيبان، وإذا كان منافقا فهو خلد في النار عندهم، فإنه إنها يدخل الجنة من آمن باطنا وظاهرا. ومن حكى عنهم أنهم يقولون: للنافق مؤمن؛ لأن الإيبان هو القول الظاهر، كما يسميه غيرهم مسلها؛ إذ الإسلام هو الاستسلام الظاهر.

ولا ريب أن قول الجهمية أفسد من قولهم من وجوه متعددة شرعا ولغة وعقلا.

وإذا قيل: قول الكرامية قول خارج عن إجماع المسلمين، قيل: وقول جهم في الإيمان قول خارج عن إجماع المسلمين قبلم، بل السلف كفروا من يقول بقول جهم في الإيمان\''.

وقال يؤهد: (فالمؤمن المستحق للجنة لابد أن يكون مؤمنا في الباطن، باتفاق جميع أهل القبلة حتى الكرامية الذين يسمون المشافق مؤمنا، ويقولون: الإبيان هو الكلمة، يقولون: إنه لا ينفع في الآخرة إلا الإيان الباطن.

وقد حكى بعضهم عنهم أنهم يجعلون المنافقين من أهل الجنة، وهو غلط عليهم، إنها نـازعوا في الاسم لا في الحكم، بسبب شبهة المرجنة في أن الإيبان لا يتبعض ولا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ۱٤۱).

بتفاضل)<sup>(۱)</sup>.

ويشير شيخ الإسلام بكلامه عن شبهة المرجئة، إلى أن الكرامية جعلوا الإيهان شيئا واحدا هو القول، ولم يضيفوا إليه الاعتقاد فرارا من القول بتبعيضه وتجزئته.

قال شيخ الإسلام: (مع أن الكرامية لا تنكر وجوب المعرفة والتصديق، ولكن تقول: لا يدخل في اسم الإيهان، حذرا من تبعضه وتعدده؛ لأنهم وأوا أنه لا يعكن أن يلعب بعضه ويبقى بعضه، بل ذلك يقتضي أن يجتمع في القلب إيهان وكبر<sup>(1)</sup>، واعتقدوا الإجماع على نفي ذلك، كما ذكر هذا الإجماع الأشعري وغيره.

وهذه الشبهة التي أوقعتهم مع علم كثير منهم وعبادته وحسن إسلامه وإيانه، ولهذا دخل في إرجاء الفقهاء جماعة هم عند الأمة أهل علم ودين، ولهذا لم يكفر أحد من السلف أحدا من مرجنة الفقهاء، بل جعلوا هذا من بدع الأقوال والأفعال، لا سن بدع المعتاد، فإن كثيرا من النزاع فيها لفظي، لكن اللفظ المطابق للكتباب والسنة هو اللهواب. فليس لأحد أن يقول بخلاف قول الله ورسوله، لا سيا وقد صار ذلك ذريعة إلى بدع أهل الكلام من أهل الإرجاء وغيرهم، وإلى ظهور القسق، فصار ذلك ألخطأ البسير في اللفظ سببا خطأ عظيم في العقائد والأعيال، فلهذا عظم القسول في ذم الإرجاء)".

<sup>(</sup>١) السابق (٧/ ٢١٥) وما بعدها، وانظر: التدمرية ص (١٩٣)، ت: د. محمد بن عودة السعوي.

<sup>(</sup>٢) لعل الصواب: وكفر.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٧/ ٣٩٤).

## شنوذ قول الكرامية:

وقد نين مما سبق أن الكرامية جمعوا بين بدعة الإرجاء وإخراج العمل من الإيمان، وبين الشذوذ اللفظي في تسميتهم المنافق مؤمنا.

قال شيخ الإسلام مقارنا بين قول جهم في إخراج أعمال القلوب من الإيبان، وبين قول الكرامية: (ومذا القول شاذ [أي قول جهم] كما أن قول الكرامية الذين يقولون مو مجرد قول اللسان شاذ أيضا). إلى أن قال: (وقول ابن كرام فيه خالفة في الاسم دون الحكم، فإنه وإن سمى المنافقين مؤمنين، يقول: إنهم خلدون في النار، فيخالف الجياعة في الاسم دون الحكم. وأتباع جهم يخالفون في الاسم والحكم جمعا)<sup>(1)</sup>.

(١) السابق (٧/ -٥٥). وقد حكى ابن حزم فقد عن ابن كرام وأصحابه أسم يقولون: من اعتقد الكفر بقلبه فهو مؤمن عند الله عز وجل، ولي له عز وجل، من أهل الحنة، ثم ذكر أن يعض الكرامية تقول ذلك، وصمى منهم عمد بن عبس الصوفي الألبيري، ثم قال: (وقالت طائقة من الكرامية: المنافقون موصوف مشركون من أهل النار) انتهى من القصل (٥/ ١٣٣) وقد ذكر شيخ الإسلام فإلا في مواضع من كته أن نسبة القول بإيان المنافق عند الله ونجاته في الأعرة إلى الكرامية، غلط عليهم. انظر ما سيائي في

# الفَطَيْلُ الْأَوْلَائِعَ

في بيان مذهب الاشاعرة

وفيه خمسة مباحث: ١. قولهم في الإيهان

قولهم في الزيادة والنقصان

". ت. قولهم في الاستثناء في الإيهان

. توسم ي د مست ي مړيون

٤. الفرق بين تصديق الأشاعرة ومعرفة جهم

٥. مفهوم الكفر عند الأشاعرة



### المبحث الأول؛ قولهم في الإيمان

اما أبر الحسن الأسعري هلاء إمام الطائفة - فقد اشتهر عنه القولان: موافقة السلف و كتابه: مقالات الإسلامين، والإبائة. والإبائة في حكاية ما عليه أصحاب الحديث وأمل السنة: (ويقرون بأن الإبهان قول وعمل، يزيد وينقص، ولا يقولون: غلوق، ولا غير غلوق... ولا يشهدون على أحد من أهمل الكبائو بالنار، ولا يحكمون بالجنة لأحد من الموحدين حتى يكون ألف سبحانه ينزفم حيث شاء. ويقولون: أمرهم إلى الله إن شاء عذيم وإن شاء غفر لهم. ويؤمنون بأن الله سبحانه يخرج قوما من الموحدين من النار، على ما جاءت به الروايات عن رسول الله كالهراك الموالدات عن رسول الله الهراك اللهراك اللهراك اللهراك اللهراك.

ثم قال علاه: (هذه جلة ما يأمرون به ويستعملونه ويرونه. وبكل ما ذكرنا من قولهم نقول، وإليه نذهب، وما توفيقنا إلا بالله، وهو حسبنا ونعم الوكيل، وبه نستعين، وعليه نتوكل، واليه للصير)?".

وقال في الإبانة: (فإن قال لنا قائل: قد أنكرتم قول المعتزلة والقدرية والجهيمية والحرورية والرافضة والمرجنة فعرفونا قولكم الذي به تقولون ودياتتكم التي بها تدبنون. قيل له: قولنا الذي تقول به، وديانتنا التي ندين بها: النصبك بكتاب الله ربنا هذ وبسنة نينا محمد كل وما روي عن السادة الصحابة والتابعين وأئمة الحديث، ونحن

<sup>(</sup>١) مفالات الإسلاميين (١/٣٤٧).

<sup>(</sup>۲) البان (۱/ ۲۵۰).

يذلك معتصمون، وبيا كان يقول به أبو عبد الله أحد بن محدد بن حنبل نضر الله وجهه ورفع درجة وأجزل مثريته قاتلون، ولما خالف قوله نخالقون؛ لأنه الإمام الفاضل، والرئيس الكامل، الذي أبان الله به الحق، ودفع به الضلال، وأوضع به المنهاج، وقمع به بدع المبتدعن، وزيغ الزافنو، ومثلك الشاكين، فرحة الله عليه من إمام مقدم، وجليل معظم، وكبر مفقم، وجملة قولنا أنا نقر بالله وملائكة وكبه ورسله وبها جاءوا به من عند الله، وما رواه الثقات عن رسول الله ﷺ لا نرد من ذلك شيئا ثم سرد جلة من الاعتقاد، ثم قال: (وأن الإيان قول وعمل، يزيد وينقص، ونسلم الروايات الصحيحة في ذلك عن رسول الله ﷺ، التي رواها الثقات عدل عن عدل حتى تنتهي الرواية إلى رسول الله ﷺ).

وقال: (ونقول: إن الإسلام أوسع من الإيهان، وليس كل إسلام إيهانا)(٢٠).

فهذا قوله الموافق الأهل السنة، وأما قوله الآخر، فقد سبقت حكايته في قول شيخ الإسلام: (وقد ذكر الأشعري في كتابه الموجز قول الصالحي هذا وغيره ثم قال: والذي اختاره في الأسياء قول الصالحي)<sup>77</sup>.

<sup>(</sup>١) الإبالة ص (٥٢، ٥٩).

<sup>(</sup>٢) السابق ص (٥٧).

<sup>[77]</sup> جموع الفتارى (٧/ £00). وقال أبو المين السفي (ت: ٥٠٨ه) بعد نقل مذهب الصالحي: (وقد قال الأشعري في بعض كتب: إن الذي أخشاره في الإيبان هو ما ذهب إليه الصالحي) نبصرة الأدلة (١/ ٧٩٩).

وقول الصالحي - على ما حكاه الأشعري في المقالات - (أن الإيان هو المعرفة بالله نقط، والكفر هو الجهل به نقط، فلا إيهان بالله إلا المعرفة به، ولا كفر بالله إلا الجهل به، وأن قول القائل: إن الله ثالث ثلاثة ليس بكفر، ولكنه لا يظهر إلا من كافر، وذلك أن الله سبحانه أكفر من قال ذلك، وأجمع المسلمون أنه لا يقوله إلا كافر. وزعموا أن معرفة الله هي المجة له وهي الخضوع فله... والإيهان عندهم لا يزيد ولا يتقص، وهو خصلة واحدة، وكذلك الكفر. والقائل بهذا القول أبو الحسين الصالحي)(1)

وقد نص شيخ الإسلام في مواضع من كتبه على أن الأشعري نصر قول جهم في الإيان، ومن ذلك قوله وهذه : (وبيفا وغيره يثين فساد قول جهم والصالحي ومن اتبعها في الإيان كالأشعري في أشهر قوليه، وأكثر أصحاب، وطائفة من متأخري أصحاب أبي حنية، كالماتريدي ونحوه، حيث جعلوه عمره تصديق في القلب، يتساوى فيه العباد، وأنه إما أن يُعدم وإما أن يوجد، لا يتبعض، وأنه يمكن وجود الإيمان تاما في القلب مع وجود التكفر والسب فه ورسوله طوعا من غير إكراه، وأن ما عُلم من الأقوال الظاهرة أن صاحب كافر فلان ذلك مستازم عده ذلك التصديق الذي في القلب أوانا الطاهرة أن صاحب كافر فلان ذلك مستازم عده ذلك التصديق الذي في القلب الإيمان الباطن الذي في القلب، بل يوجد إيمان

<sup>(</sup>۱) المقالات (۱/۲۱٤).

 <sup>(</sup>٦) في نسخة جموع الفتارى وردت هنا كلمة: الأفعال، وكتب في الهامش: بياض في الأصل، وقد رأى عقق الإيمان الأوسط حذفها. انظر: شرح حديث جبريل أو الإيمان الأوسط، تحقيق المدكنور علي بين بخيت الزهران، ص (٩٤٣).

القلب تاما بدونها، فإن هذا القول فيه خطأ من وجوه...)(١٠).

وقوله: (والمرجنة ثلاثة أصناف: الذين يقولون: الإيان بجرد ما في القلب. ثم من هؤلاء من يدخل فيه أعيال القلوب، وهم أكثر فرق المرجئة، كها قد ذكر أبو الحسن الأشعري أقوالهم في كتابه، وذكر فرقا كثيرة يطول ذكرهم، لكن ذكرنا جمل أقوالهم. ومنهم من لا يدخلها في الإيمان كجهم ومن اتبعه كالصالحي، وهذا الذي نصره هو واكثر أصحابه"!

والقول الثاني: من يقول: هو بجرد قول اللسان، وهذا لا يعرف لأحد قبل الكرامية. والثالث: تصديق القلب وقول اللسان، وهذا هو المشهور عن أهل الفقه والعبادة منهم)\*\*.

وقال شيخ الإسلام: (وأبو الحسن الأشعري نصر قول جهم في الإبهان، مع أنه نصر الشهور عن أهل السنة من أنه يُستنى في الإبهان، فيقول: أنا مؤمن إن شاء الله؛ لأنه نصر مذهب أهل السنة في أنه لا يكفر أحد من أهل القبلة، ولا يخلدون في النار، وتقبل فيهم الشفاعة ونحو ذلك.

وهو دائها بنصر في المسائل التي فيها النزاع بين أهل الحديث وغيرهم قولُ أهل الحديث، لكنه لم يكن خبيرا بمآخذهم، فينصره على ما يراه هو من الأصول التي تلقاها

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى (۷/ ۵۸۳).

 <sup>(</sup>٢) وسيأتي تحقيق مذهب الأشاعرة، وبيان أن متأخريهم يدخلون أعمال القلوب في الإيمان.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاري (٧/ ١٩٥).

عن غيرهم، فيقع في ذلك من التناقض ما ينكره هؤلاء وهؤلاء، كيا فعل في مسألة الإيمان، ونصر فيها قول جهم مع نصيره للاستثناء، ولهذا خالفه كثير من أصحابه في الاستثناء، كيا سنذكر مأخذه في ذلك، واتبعه أكثر أصحابه على نصر قول جهم في ذلك. ومن لم يقف إلا على كتب الكلام ولم يعرف ما قاله السلف وأئمة السنة في هذا

ومن لم يقف إلا على كتب الكلام ولم يعرف ما قاله السلف وأتعة السنة في هذا الباب، فيظن أن ما ذكروه هو قول أهل السنة، وهو قول لم يقله أحد من أثعة السنة، بل قد كفر أحمد بن حنبل ووكيع وغيرهما من قال بقول جهم في الإيبان الذي نصره أبو الحسن، وهو عندهم شر من قول المرجنة) (".

وقال أيضا: (وقال أبو عبدالله الصالحي: إن الإيمان بجرد تصديق القلب ومعرفته، لكن له لوازم، فإذا ذهبت دل ذلك على عدم تصديق القلب، وإن كل قول أو عمل ظاهر دل الشرع على أنه كفر، كان ذلك لأنه دليل على عدم تصديق القلب ومعرفت، وليس الكفر إلا تلك الخصلة الواحدة، وليس الإيمان إلا بجرد التصديق الذي في القلب والمعرفة.

وهذا أشهر قولي أبي الحسن الأشعري، وعليه أصحابه كالقاضي أبي بكر(١٦) وأبي

<sup>(</sup>۱) البان (۷/ ۱۹۵).

<sup>(</sup>٣) القاضي إلو يكر الباتلان الدون منة ٤٠٣ من وقوله أن الإيمان أنه (التصديق بالغ تمال وهو العلم، والتصديق برحد بالقلب)، كما أن فهيد الأوائل في تلخيص الدلائل من (٢٥٨٩، وقد قال شيخ الإسلام (١/ ١٥٤): (قال اللبن نصروا مذهب جهم في الإيهان من الشاعرين، كالقاضي أن يكر) تم ساق كلامه.

CO IL-I

وأمثالهما(٢)، ولهذا عدَّهم أهل المقالات من المرجئة.

والقول الآخر عنه كقول السلف وأهل الحديث: إن الإيبان قول وعمل، وهو اختبار طائفة من أصحابه، ومع هذا فهو وجمهور أصحابه على قول أهل الحديث في الاستثناء في الإيبان. والإيبان المطلق عنده ما يحصل به للموافاة، والاستثناء عنده يعود إلى ذلك "، لا إلى الكمال، والنفصان، والحال)"،

<sup>(</sup>١) هو عبد الملك الجريخي، إمام المومين (ت: ٢٧٨ هـ) قال في الارشاد: (والمرضى عندنا أن حقيقة الإيهان التصديق بالله تعالى، فالوص بالله من صدف، ثم التصديق على التحقيق كلام النصر، ولكن لا يثبت إلا مع العلم، فإنا أرضحنا أن كلام النفس يثبت عل حسب الاعتفاد) انتهى من الارشاد إلى تواطع الأدلة في أصول الاعتفاد ص. (٣٣٣).

<sup>(</sup>۲) كالرازي، وقد صرح شيخ الإسلام بأن يقول أل إلايان بقول جهم، حيث قال: (فليا صنف ابن المحليب تصنيفا فيه [أي في مناقب الشافعي] وهو يقول في الإيمان بقول جهم والصاطبي، استشكل قول الشافعي وراة متاقضا) انتهى من مجموع الفتارى (۱۲/ ۵)، وانظر: مناقب الإسام الشافعي، للرازي ص

وقد قال الرازي في كتابه عصل أفكار المقدمين والمقاخرين صل (۱۹۷): (لا تزاع في أن الزيبان في أصل اللغة عارة عن التصديق، وفي الشرع عبارة عن تصديق الرسول بكل ما علم بالفعر ورة عبيت به، خلالها فلمعتزلة فإنهم جعلوه اسها للطاعات، والسلف فإنهم قالوا: إنه اسم للتصديق بالقلب والإقرار باللسان والعمل بالأركان).

<sup>(</sup>٣) سيأتي بيان هذا قريبا.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي (٧/ ٥٠٩).

قلت: وممن عد الأشاعرة من المرجنة: ابن حزم ﴿ وَاللَّهُ (١٠).

ونقل الشهرستاني عن الأشعري قوله: (الإيهان هو التصديق بالجنان. وأما القول باللسان والعمل بالأركان ففروعه، فمن صدق بالقلب، أي أقر بوحدائية الله تعالى، واعترف بالرسل تصديقا لهم في جاءوا به من عند الله تعالى بالقلب، صح إيهائه، حتى لو مات عليه في الحال كان مؤمنا ناجيا، ولا يخرج من الإيهان إلا بإنكار شيء من ذلك)<sup>(17)</sup>.

# أشاعرة وافقوا السلف:

ثمة طائفة من الأشاعرة وافقت السلف في الإيهان، كأبي علي الثقفي، وأبي العباس القلانسي. قال شيخ الإسلام: (فأما أبو العباس القلانسي وأبو على الثقفي وأبو عبد الله بن مجاهد شيخ القاضي أبى بكر وصاحب أبى الحسن، فإنهم نصروا مذهب السلف.

وابن كلاب نفسه، والحسين بن الفضل البجلي ونحوهما، كنانوا يقولون: هو التصديق والقول جبعاً، موافقة لمن قاله من فقهاء الكوفيين، كحياد بن أبي سليمان ومن اتبعه مثل أبي حنيفة وغيره!(").

وقال: (قال أبو القاسم الأنصاري شيخ الشهرستاني في شرح الإرشاد لأبي المعالي، بعد أن ذكر قول أصحابه، قال: وذهب أهل الأثر إلى أن الإيبان جميع الطاعات، فرضها ونظاها، وعبروا عنه بأنه إتبان ما أمر الله به فرضا ونظاه، والانتهاء عيا نهى عنه تحريها

<sup>(</sup>١) الفصل (٢/٢٢٧).

<sup>(</sup>٢) الملل والنحل (١/ ٨٨).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٧/ ١١٩).

وأدباء قال: وبهذا كان يقول أبو على التقفي من متقدمي أصحابنا، وأبو العباس القلاسي، وقد مال إلى هذا الذهب أبو عبد الله بن جاهد. قال: وهذا قول مالك بن أنس إمام دار الهجرة، ومعظم أثمة السلف وضوان الله عليهم أجمينً\''،

وقال ابن السبكي: (وإلى مذهب السلف ذهب الإمام الشافعي ومالك وأحمد والبخاري وطوائف من أثمة المتقدمين والمتأخرين. ومن الأشاعرة: الشيخ أبو العباس القلانيي، ومن محققهم الأستاذ أبو منصور البغدادي، والأستاذ أبو القاسم القشيري، وهولاء يصرحون بزيادة الإيان وتقصانه...)".

## القول المتمد عند الأشاعرة:

وأعني بذلك ما استقر عليه المذهب الأشعري، ودؤنه التأخرون في كتبهم، مما أصبح يدرّس في كثير من الجامعات والمعاهد، بغض النظر عن رأي الأشعري عجمه، أو المتقدمين من أصحاب.

وحاصل ما ذهبوا إليه: أن الإيهان هو التصديق بالقلب، وأن قول اللسان شرط لإجراء الأحكام في الدنيا، وأن عمل الجوارح شرط كيال في الإيهان، وأن الإيهان يزيد وينقص .

 <sup>(</sup>١) السابق (١٤٣/٧) وما بعدها، وقد نقط شيخ الإسلام أن السعينية إضا (٢٠٩ / ٢٥٩) وعقب عليه بقوله:
 (فإنه ليس الغرض هنا ذكر أقوال السلف والأسة، واعتراف هؤلاء بها اجترءوا عليه من خالفة السلف والألمة وأهل الحديث في الإيمان، مع علمهم بذلك، لما عنت لهم من شبهة الجهمية المرجنة).

<sup>(</sup>٢) طفات الشافعة الكوى (١٣٠/١).

وهذه بعض النقولات التي توضح مذهبهم:

وقال الشيخ إبراهيم اللقاني في جوهرة التوحيد:

وأسر الإيان بالتصديق والنطق فيه الخلف بالتحقيق فقيل شرط كالعمل وقيل بأل شطر والإسلام اشرحن بالعمل مسال مسفا الحسج والسصلاة كنذا السميام فافر والزكساة ورُجُحت زيادة الإيان بها تزيد طاعدة الإنسان ونقصه بنقسه وقيسل لا تُحلف كذا قد تُقِيلا

<sup>(</sup>١) شرح المواقف (٨/ ٣٥١)، وانظر المواقف للإيجى ص (٣٨٤).

11.

وقال ابنه الشيخ عبد السلام في شرحه المسمى بإنحاف المريد: ((وقُسُر الإيمان) أي حدَّه جهور الأشاعرة والماترينية وغيرهم (بالتصديق) المهود شرعا، وهو تصديق نينا عمد ﷺ في كل ما علم عبد به من الدين بالضرورة، أي فيا اشتهر بين أهل الإسلام وصار العلم به يشابه العلم الحاصل بالضرورة، بحيث يعلمه العامة من غير افتقار إلى نظر واستدلال، وإن كان في أصله نظريا، كوحدة الصانع قلان، ووجوب الصلاة ونحوها، ويكفي الإجال فيا يلاحظ إجالا كالإيمان بنالب الأنبياء والملاتكة، ولابد من التغيياء والملاتكة، ولابد من الأعياء والملاتكة عليهم الصلاة والسلام، فلو لم يصدق بوجوب الصلاة ونحوها عند السؤال عنه يكون كافر)(١).

وبين أن الحملاف في النطق بالشهادتين هو في حق المتمكن القدادر، أما العاجز كالأخوس ومن اخترمته المنبة قبل النطق من غير تراخ، فهو مؤمن ناج. ثم قال: (فقال عفقو الأشاعرة والماتريدية وغيرهم: النطق من القادر (شرط) في إجراء أحكام المؤمنين الدنبوية عليه لتناط به تلك الأحكام، هذا فهم الجمهور، وعليه فمن صدق بقلبه ولم يقر بلسائه لا لعذر منعه ولا لإباه، بل اتفق له ذلك فهو مؤمن عند الله غير مؤمن في أحكام الشرع الدنبوية. ومن أقر بلسائه ولم يصدق بقلبه كالمنافق، فبالعكس، حتى نظلع على باطئه فتحكم بكفره.

<sup>(</sup>١) إتحاف المريد، مطبوع مع حاشية ابن الأمير ص (٨٩) وما بعدها.

أما الآبي فكافر في الدارين، والمعذور مؤمن فيهما.

وقيل إنه شرط في صحة الإيبان، وهو فهُمُ الأقل، والنصوص معاضدة فلذا المذهب كفوله تعالى: ﴿أُولَّتِكِكَ كَتَّبَقِ فَلُوبِمُ ٱلْإِيمَّـنَىُ﴾ `` وقوله عليه الـصلاة والسلام: واللَّهُمَّ يُثِّتُ قَلْي عَلَّى بِيَنِكَ، ''') '''

والمعتمد عندهم هو القول الأول، أي أن قول اللسان شرط لإجراء الأحكام الدنيوية، كما صرح بذلك الصاوي والبيجوري وابن الأمير (1).

قال الصاوي: (وقيل شرط في صحة الإيمان. المعتمد الأول).

وقال البيجوري عن القول بأن التطق شرط صحة: (وهو قول ضعيف كالقول بأنها شطر منه، والراجع أنها شرط لإجراء الأحكام الدنيوية فقط، فهي شرط كيال في الإيمان على التحقيق\""،

تنبيه: قول الأشاعرة السابق عن الآبي، وكفره في الدارين، يدل على خطأ من

(١) صورة المجادلة، آية: ٢٢

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجه (٣٨٣٤) بهذا اللفظ، من حديث أنس عنه ، وصححه الألباني في صحيح ابن ماجه.

<sup>(</sup>٣) إتحاف المريد ص (٩٣).

 <sup>(3)</sup> شرح الصاوي على الجوهرة ص (۱۳۲)، وشرح البيجوري ص (٥٥)، وحاشية ابن الأمير على إتحاف المريد ص (٩٢)، وشرح أم البراهين لأحد عيسى الأنصاري ص (٥٨).

 <sup>(</sup>٥) حاشبة البيجوري على متن السنوسية الصغرى ص (٥٧)، وانظر حاشبة الشرقاوي على شرح الهدهدي
 على السنوسية ص (١٣٦١).

الزمهم القول بإيمان أبي طالب؛ لأنه مصدق. قال البيجوري: (وأما الآبي بأن طُلب منه النطق بالشهادتين، فأبي، فهو كافر فيهها، ولو أذعن في قلب، فلا ينفعه ذلك ولو في الآخري)(').

وقد سبق – عن أهل السنة - أن من لم ينطق بالشهادتين مع القدرة وعدم المانع فهو كافر ظاهرا وباطنا. فقول اللسان ركن في حقيقة الإيهان - ولبس شرطا لإجراء الأحكام في الدنيا فقط - بل لا يُشهور وجود الإيهان بدونه إلا في حال العذر كالحرس، فتقوم الإشارة مكانه. وأما الحوف فليس مانعا من النطق به؛ إذ لا يشق النطق به سرا.

وبالجملة فحيث قام الإيمان بالقلب امتنع ألا يتكلم بالشهادتين مع القدرة، ولا

(١) شرح السجوري على الجوهرة المسمى يتحقة الريد ص (١٥). وسياق تصريح الصاري بان أبا طالب كان يشعد للنبي علي بالصدق، من غير إذهان، تكان كافرا. انظر هامش مع ٢٥٨ وقد ذهب بعض الشكلمين والصدوة للى القول بليان أبا طالب واعتمدوا في ذلك على حجج واحة، ذواصيران أن استاع الشكلمين والشهر الفائل القول بليان أن استاع آن تنا الشكلمين والشهر الفائل القول اليون عن قليلمية ، فقل بليان المنظمة والمي كان الدوم طالب المؤلم المؤلمة المؤلم

عبرة في هذا بقول جهم ولا من وافقه.

## وأما عمل الجوارح: فهو شرط كمال الإيمان عندهم.

قال في إنحاف المريد: (وقوله: (كالعمل): تشيه في مطلق الشرطية، يعني أن المختار عند أهل السنة في الأعمال الصالحة أنها شرط كهال للإيهان، فالتنارك لها أو لبعضها من غير استحلال ولا عناد ولا شك في مشروعيتها مؤمن فؤت على نفسه الكهال، والآتي بها عنتلا عصل لاكعل الخصال) (١٠٠٠).

وقال الصاوي: (لأن المختار عند أهل السنة أن الأعمال الصالحة شرط كمال للإيران)(").



(۱) إنحاف المريد ص (۹۲) وما يعدها، وانظر شرح البيجوري ص (۹،۶۵) (۵).

وقوله: (المنتاز عندأهل السنة ...) يعني الأشاعرة. ولا شك أن قولهم بأن العمل شرط كيال، هو من جلة ما عالقوا في أهل السنة ، بل العمل وكن وجزء في الإيبان، لا يصح بدوف، كيا سيأتي إيضاحه مفصلا في الباب الثالث إن شاء الله.

<sup>(</sup>٢) شرح الصاوي على الجوهرة ص (١٣٣). وسيأتي في الفصل الثاني من الباب الرابع، ذكر نفولات أخرى عن الأشاعرة في أن العمل شرط كيال للإيهان، وذلك في جواب الشبهة الخاسة من الشبهات المغلبة.

## المبحث الثَّاني: قولهم في الزِّيادة والنقصان

والمرجح عندهم إثبات الزيادة والنقصان في الإيهان.

قال الصادي: (تقدم أن أعال الجوارع من كال الإيان، فمن صدق بقلبه، ونطق بلسانه ولم يعمل بجوارحه فهو مؤمن ناقص الإيان، قلما كان له مدخلية في كيال الإيان، شرع [أي صاحب الجوهرة] يتكلم على زيادته بالعصل، ونقصه بنقصه، فقال: (ورُجحت...الخ) وهذا الترجيج لجمهرو الأشاعرة والملتريدية، ومالك والشافعي وأحمد. وحجتهم العقل والنقل، أما العقل: فلأنه يلزم عليه مساواة إيهان المنهمكين في الفسق والمعامي لإيهان الأنبياء والملاتكة، واللازم باطل فكذا الملزوم. وأما النقل: فقوله تعمل: ﴿ وَإِذَا تَلِيتَ عَلَيْمٍ مَانِيتُهُم وَالتَّهُمُ وَالدَّهُم إِيمَنَكُ ﴾ (أن وقال ابن عصر حفيض: قلت يا رسول الله: إن الإيهان يزيد وينقص؟ قال: «نعم، يزيد حتى يدخل صاحبه الجنت، وينقص حتى يدخل صاحبه الناره "". وقال رسول الله ﷺ فلو وزذ إيهان أيه بكر بإيهان هذه الأمة لرجع "أ، وقال عمر في حق أي يكز: "ليت عملي مدى عمرى كيوم ولبلة لأي بكر، إنها أنا حديد من حسناته "(1)، ومراد عمر باليوم والليلة يوم وفاته عليه الصلاة

سورة الأنفال، آية: ٣

<sup>(</sup>۲) لم أجده.

 <sup>(</sup>٣) عزاد في القاصد الحسنة ، ص (٥٥٥) إل (إسحاق بن راهويه والبيهتم في الشعب بسند صحيح عن عمر
 من قول». وقال في الفوائد اللجموعة ، ص (٣٢٥): (وسنده موقوفا على عمر صحيح ومرفوعا
 ضعف).

<sup>(</sup>٤) رواه الحاكم في المستدرك (٦/٢) رقم (٤٢٦٨)، والبيهقي في الدلائل، عن محمد بن سيرين قال: ذكر-

والسلام، وليلة الغار، فإنه رافقه في الغار، وثبت الناس حين دهشوا يوم الوفاة.

وأيضا: فإن المشاهَد للشخص في نفسه أنه عند كثرة عبادته وذكره وإقباله على الله يجد في نفسه رقة ونورا، لم يوجد عند عدم الطاعة)<sup>(١)</sup>.

وقال في إتحاف المريد: ((ورُجحتْ زيادة الإيبان) أي ورجع جاعة من الطباه القول بقبول الإيبان الزيادة ووقوعها فيه (بها نزيد طاعة) أي بسبب زيادة طاعة (الإنسان) وهي فعله المأمور به، واجتاب المنهي عنه (ونقصه) أي الإيبان من حبث هو لا يقيد عمل غصوص، فعلا يرد الأنبياء والملائكة إذ لا يجوز على إيمامم أن ينتقص (بنقصها) يعني الطاعة إجماعا ("، هذا مذهب جهور الأشاعرة... (وقيل) أي وقال جماعة من العلياء أعظمهم الإمام أبو حيفة وأصحابه وكثير من المتكلمين: الإيبان (لا) يزيد ولا ينقص؛ لأنه اسم للتصديق البالغ حد الجزم والإذعان، وهذا لا يتصور فيه ما ذكر)".

وادعى الرازي أن الخلاف لفظيٌّ، فرعٌ تفسير الإيهان، فإن قلنا: هـو التصديق فـلا

رجال على عهد عمر هجت تكانيم نضارا عمر عل أي يكر هجت قال قبلغ ذلك عمر هجت نقال:
 والله للبلة من أي يكر خير من آل عمر وليوم من أي يكر خير من آل عمر. قال الحاكم: (هلا عمديت صحيح الإسناد على شرط الشيخين أو لا إرسال فيه ولم يخرجانه). وقال اللحبي في التلخيص: (صحيح مرسل). وانظر: البناية والنهاية (۲/ ۱۵۰)، وكثر العمال (۲/ ۱۷۳۳/).

<sup>(</sup>۱) شرح الصاوي ص (۱۳۶ - ۱۳۲).

 <sup>(</sup>٢) قوله: (إجاعا) راجع إلى إيمان الأنبياء والملاتكة، كما يت ابن الأمير في حاشيته.

<sup>(</sup>٣) إتحاف المريد ص (٩٩- ١٠٢).

يقبل الزيادة والنقصان، وإن قلنا: هو الأعمال قبل ذلك(١٠).

والمرجح عند الأشاعرة أن الخلاف حقيقي، وأن التصديق نفسه يزيد وينقص.

قال في شرح المواقف: (والحق أن التصديق يقبل الزيادة والنقصان)(٢٠).

وقال في إنحاف المريد: (لأن الأصح أن التصديق القلبي يزيد وينقص بكثرة النظر ووضوح الأدلة وعدم ذلك، ولهذا كان إيان الصديقين أقوى من إيان غيرهم بحيث لا تعزيد الشبه، ويؤيده أن كل أحديملم أن ما في قلب يتفاضل حتى يكون في بعض الأحيان أعظم يقبا وإخلاصا منه في بعضها، فكذلك التصديق والمعرفة بحسب ظهور المرامين وكترتها)<sup>(77)</sup>.

هذا ما عليه متأخرو الأشاعرة، وهو الذي استقر عليه مذهبهم. وقد ذهب إلى القول بالزيادة والنقصان جماعة من متقدمهم أيضا، كالبيهقي، وأبي منصور عبد القاهر البغدادي، وأبي القاسم القشيري، والأمدي، ثم النووي وصفي الدين الهندي وتقي الدين السبكي، على ما ذكره التاج السبكي في الطبقات(1).

(۱) محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين ص (۵۷۱).

<sup>(</sup>٢) شرح المواقف (٨/ ٣٦٠).

<sup>(</sup>٣) إنحاف المريد ص (١٠٥)، وانظر شرح البيجوري على الجوهرة ص (٥١)، وشرح الصاوي ص (١٣٨)

 <sup>(</sup>٤) طبقات الشافعية الكبرى (١٠٦١- ١٣٣)، وانتظر: الاعتقاد للبيهقي ص (١٩٩) ط. الإفتاء، وشرح النووي على مسلم (١٤٨/١).

## البحث الثَّالث: قولهم في الاستثناء في الإيمان

اختلف الأشاعرة في الاستثناء، ومن جوّزه منهم فباعتبار الموافاة، ومرادهم أن الإيهان هو ما مات عليه العبد، ويوافي به ربه، وهذا مجهول للعبد فيستثني لذلك.

قال البندادي: (والقاتلون بأن الإيان هو التصديق من أصحاب الحديث مختلفون في الاستثناء فيه، فمنهم من يقول به، وهو اختيار شبخنا أبي سهل محمد بن سليان الصحاوي وأبي يكر محمد بن الحسين بن فورك. ومنهم من ينكره، وهذا اختيار جاعة من شبرخ عصرنا، منهم أبو عبد الله أبن عاهمه، والقافعي أبو يكر محمد بن الطبب الأشعري، وأبو إسحاق إيم إبهم بن عمد الإسفراييني، وكل من قال من أهل الحديث بأن جلة الطاعات من الإيان، قال بالموافاة (١٠ وقال: كل من وافي ربه على الإيان فهو المؤمن، ومن وافه بغير الإيان الذي أظهره في الذيا علم في عاقبة أنه لم يكن قط مومنا. والواحد من هؤلاء يقول: أعلم أن إياني حق، وضعه باطل، وإن وافيت ربي عليه كنت مؤمنا حقا، في حتي في وحدة إيهانه) (١٠).

وقال الجويني بعد تقرير أن الإيهان لا يزيد ولا ينقص: (فإن قبل: قد أُثر عن سلفكم ربط الإيهان بالمشيئة وكان إذا ستل الواحد منهم عن إيهانه قال: إنه مؤمن إن شاء الله ، فما عصم ل ذلك؟

قلنا: الإيهان ثابت في الحال قطعا لا شك فيه، ولكن الإيهان الذي هو عُلم على الفوز

<sup>(</sup>١) القول بالموافاة ليس قولا لأحد من السلف، كما سيأتي.

<sup>(</sup>٢) أصول الدين ص (١٥٣).

وآية النجاة، إيهان الموافاة، فاعتنى السلف به وقرنوه بالمشبئة، ولم يقصدوا التشكيك في الإيهان الناجز)(١٠.

ومن كلام الأشاعرة في مسألة الموافاة، قول القرطبي ظلاء (قال علمإؤنا رحمة الله عليهم: المؤمن ضربان: مؤمن يجه الله ويواليه، ومؤن لا يجبه الله ولا يواليه، بل يبغضه ويعاديه، فكل من علم الله أنه يوافي بالإيمان، فالله عبه معاوله، والله والض عنه. وكل من علم الله أنه يوافي بالكفره فالله مبغض له، ساخط عليه، معاوله، لا لأجل إيهانه، ولكن لكفره وضلاله الذي يوافي به. والكافر ضربان: كافر يعاقب لا محالة، وكافر لا يعاقب هو المنافرة، فالله ساخط عبه معاوله. والذي لا يعاقب هو للرايان، فالله غير ساخط علم هذا ولا مبغض له، بل عب له موال، لا لكفره لكن الموافى به، غلا يجه له موال، لا لكفره لكن إليان، الموافى به، غلا يجب له موال، لا لكفره لكن الإيان، الموافى به، غل عب له موال، لا لكفره لكن

الخاصة: بأن المؤمن يستحق الثواب، والكافر يستحق العقاب، بل يجب تقييده بالموافاة. والأجل هذا قلنا: إن الله راضي عن عمر في الوقت الذي كان يعبد الأصنام، ومريد لثوابه ودخوله الجنة، لا لعبادته الصنم، لكن لإبيانه الموافي به. وإن الله تعالى ساخط على إيليس ف حال عبادته، لكفره المراقي به.

وخالفت القدرية في هذا وقالت: إن الله لم يكن ساخطاً على إبليس وقت عبادته، ولا راضياً عن عمر وقت عبادته للصنم. وهذا فاسد، لما ثبت أن الله سبحانه عالم بها

<sup>(</sup>١) الإرشاد للجويني ص (٣٣٦).

يوا في به إبليس لعنه الله، وبها يوا في به عمر شخت فيها لم يزل، فلبت أنه كمان مساخطاً على إملس عماً لعمر ...)(١١)

والقول بالموافاة نسبه نسيخ الإسلام إلى الأشعري وابن فورك، وبسط الكلام في ذلك في كتاب الإيبان الكبير، وعما قالمه فخد: (والدنين أوجبوا الاستثناء لهم مأخذان:أحدهما: أن الإيبان هو ما مات عليه الإنسان، والإنسان إنها يكون عند الله مؤمنا وكافر اباعتبار الموافاة وما مبنى في علم الله أنه يكون عليه. وما قبل ذلك لا عبرة به. والزاوا: والإيبان الذي يتعقب الكفر، فيموت صاحبه كافرا، ليس بإيبان، كالصلاة التي يفسدها صاحبها قبل الكيال، وكالصيام الذي يفطر صاحبه قبل الغروب، وصاحب كثير من المناخرين من الكلابة وغيرهم، عن يربد أن ينصر ما الشتهر عن أهل السنة كثير من المناخرين من الكلابة وغيرهم، عن يربد أن ينصر ما الشتهر عن أهل السنة والحديث من قولهم: أنا مؤمن إن شاء الله ويربد مع ذلك أن الإيبان لا يتغاضل، ولا يشك الإنسان في الموجود منه، وإنها يشك في المستقبل، وانضم إلى ذلك أنهم يقولون: عبد أنه قولان...

قالوا: والله يجب في أزله من كان كافرا، إذا علم أنه يموت مؤمنا. فالصحابة ما زالوا محبوبين لله وإن كانوا قد عبدوا الأصنام مدة من الدهر، وإبليس ما زال الله يغضه،

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي (١/ ٢٣٩) لقوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ٱلنَّاسِ مَنْ يَقُولُ مَا مَنَّا بِٱللَّهِ ﴾ البقرة، آية: ٨

وإن كان لم يكفر بعد. وهذا على أحد القولين لهم، فالرضى والسخط يرجع إلى الإرادة، والإرادة تطابق العلم، فالمعنى: ما زال الله يريد أن يشب هؤلاء بعد إيمانهم، ويعاقب إيليس بعد كفره، وهذا معنى صحيح، فإن الله يريد أن يخلق كل ما علم أن سيخلفه. وعلى قول من يشبها صفات أخر، يقول: هو أيضا حبه تابع مل يريد أن يشبه، فكل من أراد إثابته فهو يجبه، وكل من أراد عقوبته فإنه يبغضه، وهذا تابع للعلم. وهؤلاء عندهم: لا يرضى عن أحد بعد أن كان ساخطا عليه، ولا يضرح بتوية عبد بعد أن تاب عليه، بل ما زال يفرح بتويته، والفرح عندهم إما الإرادة، وإما الرغى، والمعنى: ما زال يريد إثابته، أو يرضى عا يريد إثابت. وكذلك لا يغضب عندهم يوم القيامة دون ما قبله، بل غضبه قديم، إما يمعنى الإرادة وإما بمعنى آخر.

فهولاء يقولون: إذا علم أن الإنسان يموت كافراء لم يزل مريدا لعقوبته، فذلك الإيان الذي كان معه باطل لا فائدة فيه، بل وجوده كعدمه، فليس هذا بمؤمن أصلا. وإذا علم أنه يموت مؤمنا، لم يزل مريدا لإثابته، وذلك الكفر الذي فعله، وجوده كعدمه، فلم يكن هذا كافرا عندهم أصلا.

فهؤلاء يستنون في الإيان بناء على هذا المأخل. وكذلك بعض محققيهم يستنون في الكفر، مثل أبي منصور الماتريندي، فإن ما ذكروه مطرد فيهما، ولكن جاهير الأثمة على أنه لا يستنى في الكفر، والاستثناء فيه يدعة لم يعرف عن أحد من السلف، ولكن هو لازم لهم...).

إلى أن قال: (وهذا القول قاله كثير من أهل الكلام أصحاب ابن كُلاب، ووافقهم

عل ذلك كثير من أتباع الأثمة، لكن ليس هذا قول أحد من السلف، لا الأثمة الأربعة ولا غيرهم، ولا كان أحد من السلف الذين يستثون في الإبيان يعللون ببذا، لا أحمد ولا من قداء'''.

وقال فيد: (وكثير من أهل الكلام في كثير مما يتمره، لا يكون عارفا بحقيقة دين الإسلام في ذلك، ولا ما جاءت به السنة، ولا ما كان عليه السلف، فينصر ما ظهر من أولهم بغير المأخذ التي كانت مأخذهم في الحقيقة، بل بمآخذ أخر، قد تلقوها عن غيرهم من أهل البدع، فيقع في كلام هؤلاء من التناقض والاضطراب والحظأ ما ذم به السلف مثل هذا الكلام وأهله، فإن كلامهم في ذم مثل هذا الكلام كثير. والكلام المذموم هو المخالف لكتاب والسنة ، وكل ما خالف الكتاب والسنة فهو باطل وكذب، فهو خالف للشرع والعقل ﴿وَنَدَّتَ كَلِفَتَ رَبِّكَ صِدْفًا وَعَدْلاً ﴾ (").

فهولاء لما اشتهر عندهم عن أهل السنة أنهم يستئنون في الإيبان، ورأوا أن هذا لا يمكن إلا إذا تجمل الإيبان هو ما يموت العبد عليه، وهو ما يوافي به العبد ربه، ظنوا أن الإيبان عند السلف هو هذا، فصار وا يحكون هذا عن السلف. وهذا القول لم يقل به أحد من السلف، ولكن هؤلاء حكوه عنهم بحسب ظنهم، لما رأوا أن قوضم لا يتوجه إلا على هذا الأصل، وهم يدّعون أن ما نصروه من أصل جهم في الإيبان هو قول المحققين

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (٧/ ٢٩٩ - ٢٣٢).

 <sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، آية: ١١٥

والنظار من أصحاب الحديث)(١٠).

ونقل شيخ الإسلام عن أبي القاسم الأنصاري شارح "الإرشاد" فيها حكاه عن أبي إسحاق الإسفراتيني، لما ذكر قول أبي الحسن الأشعري وأصحابه في الإيهان، وصحح أنه تصديق القلب، قال: (ومن أصحابنا من قال بالموافاة وشرط في الإيهان الحقيقي أن يوافي ربه به ويختم عليه، ومنهم من لم يجعل ذلك شرطا فيه في الحال).

(ثم قال [أي الأنصاري]: والذي اختاره المحققون أن الإيهان هو التصديق، وقد ذكرنا اختلاف أقواهم في الموافاة، وأن ذلك هل هو شرط في صحة الإيهان وحقيقته في الحال، وكونه معندا عند الله به، وفي حكمه. فصن قال: إن ذلك شرط فيه، يستثنون في الإطلاق في الحال، لا أنهم يشكون في حقيقة التوحيد والمعرفة، لكتهم يقولون: لا يمدى أي الإيهان الذي نحن موصوفون به في الحال، هل هو معتد به عند الله؟ على معنى أنا نتشع به في العاقبة، ونجنني من ثهاره)(").

قال شيخ الإسلام: (وأما الموافاة فيا علمت أحدا من السلف علل بها الاستثناه، ولكن كثير من التأخرين يعلل بها من أصحاب الحديث، من أصحاب أحمد ومالك والشافعي وغيرهم، كما يعلل بها نظارهم كأبي الحسن الأشمري، وأكثر أصحابه، لكن ليس هذا قول سلف أصحاب الحديث)"؟.

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (٧/ ٤٣٥) وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) السابق (٧/ ٤٣٧).

<sup>(</sup>٣) السابق (٧/ ٤٣٩).

وقال ظِند: (و هو لاه يقولون إن حب الله و بغضه ورضاه وسخطه وولايته وعداوته إنها يتعلق بالموافاة فقط، فالله يجب من علم أنه يصوت مؤمنا، ويرضى عنه ويواليه بحب قديم وموالاة قديمة، ويقولون: إن عصر حال كفره كان وليا لله، وهذا القول معروف عن ابن كلاب ومن تبعه كالأشعرى وغيره.

و أكثر الطوائف يخالفونه في هذا، فيقولون بل قد يكون الرجل عدوا له شم يصير وليا لله ، ويكون الله ينغضه ثم يجيه، وهذا مذهب الفقهاء والعامة، وهمو قول المعتزلة والكرامية والحنفية قاطية وقدماء المالكية والشافعية والحيلية.

وعسل هسلا يسدل القسرآن، كقولسه: ﴿ قُلُ إِنْ كَنْتُرْ يُحِيُّنِ أَلَّهُ قَاتَبُونِي يُحْبِنَكُمْ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، آية: ٣١

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر، آية: ٧

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، آية: ١٣٧

<sup>(</sup>٤) سورة الزخرف، آية: ٥٥

<sup>(</sup>٥) سورة عمد، آنة: ۲۸

قَبْلَهُ مِثْلَهُ وَلَنْ يَغْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ اللهُ اللهِ (١١)(١١).

وقال ابن حزم عُلاد : (وأما قولهم: إن الله تعالى لا يسخط ما رضي، ولا يرضي ما سخط، فباطل وكذب، بل قد أمر الله تعالى اليهود بصيانة السبت وتحريم الشحوم، ورضي لهم ذلك، وسخط منهم خلافه، وكذلك أحل لنا الخمر، ولم يلز منا الصلاة ولا الصوم برهة من زمن الإسلام، ورضي لنا شرب الخمر وأكل رمضان والبقاء بلا صلاة، وسخط تعالى بلا شك المبادرة بتحريم ذلك، كما قال تعالى: ﴿ وَلَا تُعْجُلُ بِٱلْفُرْءَانِ مِن قَتْل أَن يُفْضَى إِلَيْكَ وَحُهُمُ ﴾ "، ثم فرض علمنا الصلاة والصوم، وحرم علينا الخمر، فسخط لنا ترك الصلاة وأكل رمضان وشرب الخمر، ورضى لنا خلاف ذلك، وهذا لا ينكره مسلم. ولم يزل الله تعالى عليها أنه سيحل ما كان أحل من ذلك مدة كذا، وأنه سيرضي منه، ثم أنه سيحرمه ويسخطه، وأنه سيحرم ما حرم من ذلك ويسخطه مدة، ثم أنه يحله ويرضاه، كما علم الله أنه سيحيي من أحياه مدة كذا، وأنه بعز من أعزه مدة، ثم يذله، وهكذا جيم ما في العالم من آثار صنعته ١١٤ لا يخفي ذلك على من له أدني حس، وهكذا المؤمن يموت مرتدا، والكافر يموت مسلما؛ فإن الله تعالى لم ينزل يعلم أنه سيسخطه فعل الكافر ما دام كافرا، ثم أنه يرضى عنه إذا أسلم، وأن الله تعالى لم يزل يعلم أنه يرضى عن أفعال المسلم وأفعال البر، ثم أنه يسخط أفعاله إذا ارتد أو فسق، ونص

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٧١٢) ومسلم (١٩٤) من حديث أبي هريرة عنت.

<sup>(</sup>٢) مجموع القتاوي (١٦/ ٥٨٢) وما بعدها، وانظر: (١١/ ٦٢) وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) سورة طه، آية: ١١٤

القرآن بشهد بذلك، قال تعالى: ﴿ وَلا يَرْضَىٰ لِبِيَادِهِ ٱلْكُفُرِ ۖ وَإِن تَشْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمْ ﴾ (١٠) فصح يقينا أن الله تعالى يرضى الشكر عن شكره فيها شكره، ولا يرضى الكفر عن كفو إذا كفر متى كفر كيف كان انتقال هذه الأحوال من الإنسان الواحد) (١٠)

وبهذا يظهر الفرق بين من استنى من السلف الأجل خوف العاقبة وتغير الحال (")،
وبين القول بالموافاة، الذي ذهب إليه الأشاعرة، وتضمَّن القولَ بان الإيهان هو ما مات
عليه العبد، وأن الإنسان إنها يكون عند الله مؤمنا وكافرا باعتبار الموافاة وما سبق في علم
الله أنه يكون عليه، وما قبل ذلك لا عبرة به، وتضمن أيضا: أن حب الله و بغضه،
ورضاه وسخطه وولايته وعداوته إنها يتعلق بالموافاة فقط.

وسر المسألة كما بين شيخ الإسلام ظلا أن الأشاعرة ينفون الأفعال الاختيارية، وينبون رضا وعبة قديمة بمعنى الإرادة، وعندهم أن الله لا يرضى عن أحد بعد أن كان ساخطا عليه، ولا يغر حبتوبة عبد بعد أن تاب عليه، وأما أهل السنة فقد أخذوا بها دلت عليه النصوص من أن الله تعالى، عب من شاه إذا شاه، ويرضى عمن شاه متى شاه، ويسخط عمن شاه، وقت ما يشاه، سبحانه، فمحبته ورضاه وسخطه صفات تتعلق

(١) سورة الزمر، آية: ٧

 <sup>(</sup>٢) الفصل لابن حزم (٤/٤) وما بعدها، وفيه رد قوي على الأشاعرة في هذه المسألة.
 (٣) وهم أحد أوجه الاستثناء عند أهل السنة، كما سبق. انظ ص ٩٣ من هذا المحت.

الباب الثَّاني: الفصل الرابع \_\_\_\_\_

والحاصل: أن القول بأن الإيان هو ما وافي به العبد ربعه وتعليل الاستثناء بذلك، قول محدث، لا دليل عليه. وقد مفي ذكر الاعتبارات التي ينبي عليها السلف قولهم في الاستثناء.



### البحث الرابع: الفرق بين تصديق الأشاعرة ومعرفة جهم

سبق أن شبخ الإسلام قطه ينسب إلى جهم أن الإيبان هو المعرفة، أو التصديق، ويقرر أن الفرق بين معرفة القلب وبين بجرد التصديق الخالي من الانقياد، أمر دقيق، وأكثر المقلاء ينكرونه.

كما أنه نسب إلى الأشعري في أحد قوليه، وإلى أكثر أصحابه أنهم نصروا قول جهم في الإيمان، وسمى من هؤلاء: الباقلاني، والجويني، والرازي.

لكن هل ينطبق هذا على متأخري الأشاعرة؟ وهل يثبتون تصديقا مجردا من أعمال لقلوب؟

والحق أن الناظر في كتب هؤلاء المتأخرين بيين له أنهم لا يشتون تصديقا بجردا هن أعمال الغلوب، بل بدخلون في التصديق: الإذعان والانقياد والفيول والرضي، ويغرفون بينه وبين المعرفة التي أنبتها جهم، كما أنهم يقورون كفو كثير من المشركين وألهل الكتماب الذين كانوا يعرفون الحق ولا يتقادون له.

ومن أقواهُم في تعريف التصديق:

قال في إنحاف المريد: (وهو تصديق نبينا عمد على في كل ما علم بجيته به من الدين بالضرورة... والمراد من تصديقه على: قبول ما جاه به مع الرضا بترك التكبر والمتاده وبناء الأعمال عليه لا مجرد وقوع نسبة الصدق إليه في القلب من غير إذعان وقبول له، حتى بلزم الحكم بإيمان كثير من الكفار الذين كانوا عالمين بحقيقة تبوته عليه الصلاة والسلام وما جاه به، لأمهم لم يكونوا أذعوا لذلك ولا قبلوه ولا بنوا الأعمال الصالحة عليه، بحيث صار يطلق عليه اسم التسليم كما هو مدلوله الوضعي)(١).

وقال البيجوري: (والمراد بتصديق النبي في ذلك: الإذهان لما جاء به والقبول له ، وليس المراد وقوع نسبة الصدق إليه في القلب من غير إذهان وقبول له حتى يلزم الحكم بليمان كثير من الكفار الذين كانوا يعرفون حقيقة نبوته ورسالت على مصداق ذلك قوله تعلى: ﴿يَمْ وُونَهُ كُمَا يَعْرِفُونَ أَيْنَا يَعْمُ ﴿ " قال عبد الله بن سلام: لقد عرفته حين وأيته كها أعرف ابنى، ومعرفي لمحمد أشد)"؟.

وقال الدريير في شرحه على الخريدة: (والمراد من تصديقه عليه الصلاة والسلام: الإذعان والقبول لما جاء به بحيث يقع عليه اسم التسليم من غير تكبر وعناد، لا مجرد وقوع نسبة الصدق إليه في القلب من غير إذعان وقبول حتى يلزم الحكم بإيمان كثير من الكفار<sup>(2)</sup> الذين كانوا عالمين بحقيقة نبوته عليه الصلاة والسلام وما جاه به؛ لأنهم لم يكونوا أذعنوا لفلك ولا قبلوه بحيث يطلق عليه اسم التسليم. وعلى هذا فالإيمان الشرعي هو حديث الغنس التابع للمعوفة، أي الإدراك الجازم، بناء على الصحيح من أن

 <sup>(1)</sup> إتحاف المريد ص (٨٧- ٩١)، وعلق ابن الأمير في حاشيته على قوله: (ويناه الأعمال عليه) فقال: (فيه أن
 هذا لا يتوقف عليه أصل الحقيقة، فإن حمل على اعتقاد المبناء لم يكن زائدًا على ما قبله) النهم.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، آية: ١٤٦

<sup>(</sup>٣) شرح البيجوري ص (٤٣).

 <sup>(</sup>٤) قال الصاوي في حاشب: (أي كأي طالب، فإنه كان يشهد له بالصدق من غير إذعان) انتهى من حاشية
 الصاوي على شرح الخريدة ص (٧٢).

إيهان المقلد صحيح. فالإذعان والقبول والتصديق والتسليم عبارات عن شيء واحده وهو حديث النفس المذكور، فيكون الإيهان فعلا من أفعال النفس، وليس من قبيل العلوم والمارف، ويظهر من كلام بعضهم أنه الراجح) ثم ذكر ما ذهب إليه التفتازاني وكثير من المحققين من أن التصديق هو نفس الإدراك، فيكون من قبيل العلوم والمعارف").

وفي حائسية السيالكوتي على شرح المواقف، بعد أن ذكر أن التصديق كسبي اختياري، قال: (والإيمان الشرعي يجب أن يكون من الأول، فإن النبي قطّة إذا ادعى النبوة وأظهر المعجزة فوقع صدقه في قلب أحد ضرورة من غير أن ينسب إليه اختيار، لا المنفة: إنه صدقه، فلا يكون إيمانا شرعيا، كذا في شرح المقاصد، وفه بحث، فإن من حصل له تصديق بلا اختيار إذا النزم العمل بموجبه يكون إيمانا اتفاقا، ولو صدق النبي قطة بالنظر في معجزاته اختيارا، ولم يلتزم عمل بموجه، بل عائده فهو كافر اتفاقا، فعلم كافر اتفاقا، فعلم كافر اتفاقا، فعلم الشرعي هو اختيار في التزام موجب التصديق لا في نفسه، فعلم الذي اعتره بعض النفلاء أمرا زائدا على التصليق فليناً مل) "".

<sup>(</sup>١) شرح اخرينة البهية للدويي ص ( ١٧٧) وما بعدها. وانظر ما قال الغنازاق في القرق بين المرقة والتصديق في شرح المقائد السفية ص ( ١٨٨) وحاصله أن التصديق العتبر أمر كسبي يثبت باخيار الصدق، بخلاف المرقة فإنها ربها غصل بلا كسب كمن وقع بصره على جسم فحصل له معرفة أنه جدار أو حجر.

<sup>(</sup>٢) حاشبة السيالكوي على شرح المواقف (٨/ ٢٥٢)، وانظر شرح الخريفة لحسين هبد الرحيم مكي ص (١٤).

والحاصل أن الأشاعرة يشترطون في الإيمان: الإذعان والانفياد والقبول وترك العناد والتكبر، لكنهم يجعلون ذلك نفس "التصديق"، ثم يتكلفون في إيجاد الفرق بين "المرقة" و" التصديق" ولو قالوا: إن التصديق يجب أن يصحبه إذعان وانقياد وقبول، لنهل الأمر، لكنهم يعلمون أن ذلك مبطل لأصلهم الذي بنوا عليه إحراج العمل من الإيمان، وهو الزعم بأن الإيمان تُغوي، وأن الشرع لم يغير معناه الذي هو التصديق، ولم يتصرف فيه، وأن الإيمان ثيء، واحد.

ولهذا لما نقل شيخ الإسلام هخد عن بعضهم القول بأنهم: (اختلفوا في إضافة ما لا يدخل في جملة التصديق إليه لصحة الاسم، فمنها ترك قتل الرسول، وترك إيذائه، وترك تعظيم الأصنام، فهذا من التروك. ومن الأفعال: نصرة الرسول، والذب عنه، وقالوا: إن جميعه يضاف إلى التصديق شرعا. وقال آخرون: إنه من الكبائر، لا يخرج المره بالمخالفة فيه عن الإيمان).

علق شيخ الإسلام بقوله: (قلت: وهذان القولان ليسا قول جهم، لكن من قال ذلك فقد اعترف بأنه ليس مجرد تصديق القلب، وليس هو شيئا واحدا، وقال: إن الشرع تصرف فيه. وهذا يهم أصلهم، وغذا كان حذاق هؤلاء كجهم والصالحي وأبى الحسن والقاضي أبي بكر عل أنه لا يزول عنه اسم الإيمان إلا يزوال العلم من قلبه)(^).

ثم نقل عن أبي المعالي الجويني وأبي القاسم الأنصاري شارح الإرشاد ما يفيد أن

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ۱٤۵).

الإيمان هو التصديق بالقلب، إلا أن الشرع أوجب ترك العناد، وعليه فكفر اليهود العالمين بنيرة عمد ﷺ هو من هذا الباب، أي كفروا عنادا وبغيا وحسدا.

قال شيخ الإسلام: (والحذاق في هذا الذهب كأبي الحسن والقاضي ومن قبلهم من اتباع جهم عرفوا أن هذا تناقض يفسد الأصل، فقالوا: لا يكون أحد كافرا إلا إذا ذهب ما في قلبه من التصديق، والتزموا أن كل من حكم الشرع بكفره فإنه ليس في قلبه شيء من معرفة الله ولا معرفة رسوله، ولهذا أنكر هذا عليهم جماهير المقبلا، وقالوا: هذا ككارة وسفسطة) (1).

### بطلان مذهب من جعل عملَ القلب نفسَ التصديق:

قد تين ما سبق أن متأخري الأشاعرة أثنوا عسل القلب، من القبول والانقياد والإفعان، لكنهم جعلوا ذلك نفس التصديق، كيا في قول الدردير: (فالإذعان والقبول والتصديق والتسديق والسابم على مارات عن شيء واحدا، وسبقت الإشارة إلى أن هذا مذهب أي الحسن الصالحي، وأن شيخ الإسلام على جزم يفساد هذا القول، واعتبره ضلالا بينا، قال فيذ: (والمرجنة أخرجوا العمل الظاهر عن الإيان؛ فمن قصد منهم إخراج أحيال القلوب أيضا، وجعلها هي التصديق فهذا ضلال بين، (\*\*)، وإدخال عمل القلب في التصديق، باطل لأمور كثيرة اظهرها ما يترتب عل ذلك من القول بأن من كان كفره من

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوی (۱٤٦/۷) و ما بعدها.

<sup>(</sup>٢) السابق (٧/ ٥٥٤) ، وانظر: ص ٢٠٦ من هذا البحث.

ي ... انتفاء التصديق، ويلزم على ذلك أنَّ هؤلاء الذكورين ليسوا مصدقين، وأنه لا يزول اسم الإيان عن أحد إلا يزوال العلم والتصديق من قلبه. وهذا الذي اعتمده الحذاق في هذا للذهب كأن الحسن والقاضي أبي بكر، كما سبق.

قلبه شيء من التصديق، لأنه إذا كان عملُ القلب هو نفس التصديق، كان انتفاؤه يعني

وأما المتأخرون فقد وقعوا في النتاقض الذي أشار إليه شيخ الإسلام، فأنبتوا العلم والتصديق لكثير من المشركين وأهل الكتاب، ونفوا عنهم الإذعان والانقياد، مع قولهم: إن التصديق هو نفس الإذعان والانقياد!

وهــؤلاء يلـزمهم أن يفولــوا: إنّ الإيــان الواجب في القلب أمــران: التــــــديق، والعمل، وأنه قد يوجد التصديق من غير العمل، لكنّ هذا يفــــد الأصل الذي بنوا عليه مذهبهم، وهو أن الإيران بجرد التصديق، وأنه شيء واحد، وأنّ الشرع لم يتصرف فيه ا

وهذا الاضطراب جزاء من أعرض عن نصوص الكتاب والسنة، والتمس الهدى في غيرهما من الأراء الكلامية، والقواعد المنطقية.

وهذا ما سيظهر أيضا من خلال عرض مفهوم الكفر عندهم.



# المبحث الخامس: مفهوم الكفر عند الأشاعرة

يرى الأشاعرة أن الكفر هو التكذيب، أو الجهل بالله تعالى، وأن ما كان من أمور الكفر المجمع عليها كالسجود للصنم وعبادة الأفلاك ليس كفرا في نفسه، لكنه علامة على الكفر، ويجوز أن يكون فاعل ذلك في الباطن مؤمنا. ومنهم من يقول: هذه الأمور جعلها الشارع علامة على التكذيب، فيحكم على فاعلها بوجود التكذيب في قلبه وانتفاء التصديق منه.

قال الباقلاني: (باب القول في معنى الكفر: إن قال قائل: وما الكفر عندكم؟

قبل له: ضد الإيان، وهو الجهل بالله فالله ، والتكذيب به، الساتر لقلب الإنسان عن العلم به، فهو كالمغطي للقلب عن معرفة الحق... وقد يكون الكفر بمعنى التكذيب والجحد والإنكار، ومنه قوفم: كفرق حتى أي جحدني.

وليس في المعاصي كفر غير ما ذكرناه، وإن جاز أن يسمى أحيانا ما جُعل علَما على الكفر كفرا، نحو عبادة الأفلاك والنيران، واستحلال المحرمات، وقتل الأنبياه، وما جرى بجرى ذلك مما ورد التوقيف به وصح الإجماع على أنه لا يقع إلا من كافر بالله ومكذب له وجاحد به) (17.

وقال البغدادي: (فقال أبو الحسن الأشعري: إن الإيهان هو التصديق لله ولرسله عُلاً في أخبارهم، ولا يكون هذا التصديق إلا بمعرفته. والكفر عنده هو التكذيب، وإلى

 <sup>(</sup>١) تمهيد الأوائل ص (٢٩٢- ٢٩٤).

هذا القول ذهب ابن الراوندي والحسين بن الفضل البجلي)(١٠).

وقال: (المسألة العاشرة من هذا الأصل في بيان الأفعال الدالة على الكفر: قال أصحابنا: إن أكل الخترير من غير ضرورة ولا خوف، وإظهار زي الكفرة في بلاد المسلمين من غير إكراء عليه، والسجود للشمس أو الصنم، وما جرى بجرى ذلك من علامات الكفر وإن لم يكن في نفسه كفرا، إذا لم يضاقه عقد القلب على الكفر. ومن فعل شيئا من ذلك أجرينا عليه حكم الكفر وإن لم نعلم كفره باطنا)".

وقال الإيجي: (المقصد الثالث: في الكفر: وهو خلاف الإيبان، فهو عندنا عدم تصديق الرسول في بعض ما علم بجيث به ضرورة. فإن قبل: فشاذ الزنمار ولابس الغيار بالاختيار لا يكون كافرا؟ قلنا: جملنا الشيء علامة للتكذيب، فحكمنا عليه بذلك)٣٠.

والحاصل أن الأشاعرة لا يرون الكفر إلا تكذيب القلب أو جهله، ولا يرون عملا أو قولا هو كفر بذاته، وأنَّ من تُحكم بكفره، فلذهاب التصديق من قلبه، أو يقال: هو كافر ظاهرا، وقد يكون مؤمنا باطنا. وهم يلتقون مع جهم في هذا التأصيل، على ما سبق سانه '''.

قال شيخ الإسلام: (ومن هنا يظهر خطأ قول جهم بن صفوان ومن اتبعه، حيث

<sup>(</sup>١) أصول الدين للبغدادي ص (٣٤٧).

<sup>(</sup>٢) السابق ص (٢٦٦).

<sup>(</sup>٣) المواقف ص (٣٨٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: ص ٢٠١

ظنوا أن الإيمان بجرد تصديق القلب وعلمه، لم يجعلوا أعمال القلب من الإيمان، وظنوا أنه قد يكون الإنسان مؤمنا كامل الإيمان بقلبه وهو مع هذا يسب الله ورسوله، ويعادي الله ورسوله، ويعادي أولياء الله، ويوالي أعداء الله، ويقتل الأنبياء، ويهدم المساجد، ويهين المصاحف، ويكرم الكفار غاية الكرامة، ويبن المؤمنين غاية الإهانة، قالوا: وهذه كلها معاص لا تنافي الإيهان الذي في قلبه، بل يفعل هذا وهو في الباطن عند الله مؤمن. قالوا: وإنها ثبت له في الدنيا أحكام الكفار؛ لأن هذه الأقوال أمارة على الكفر ليحكم بالظاهر كما يحكم بالإقرار والشهود، وإن كان في الباطن قد يكون بخلاف ما أقر به وبخلاف ما شهد به الشهود، فإذا أورد عليهم الكتاب والسنة والإجماع على أن الواحد من هؤلاء كافر في نفس الأمر معذب في الآخرة، قالوا: فهذا دليل على انتفاء التصديق والعلم من قلبه. فالكفر عندهم شيء واحد، وهو الجهل، والإيبان شيء واحد، وهو العلم، أو تكذيب القلب وتصديقه، فإنهم متنازعون هل تصديق القلب شيء غير العلم أو هو هو. وهذا القول مع أنه أفسد قول قيل في الإيهان فقد ذهب إليه كثير من أهل الكلام الم جثة)(١).

وقال علاد: (فهؤلاء القاتلون بقول جهم والصالحي قد صرحوا بأن سب الله ورسوله، والنكلم بالتثليث وكل كلمة من كلام الكفر ليس هو كفرا في الباطن، ولكنه دليل في الظاهر على الكفر، ويجوز مع هذا أن يكون هذا الساب الشاتم في الباطن عارف

عموع الفتاوي (٧/ ١٨٨) وما بعدها.

بالله موحدا مؤمنا به)```.

ولابن حزم فيخ كلام قوي في الرد على الأشاعرة في هذه المسألة، ومن ذلك قوله فيخد:

(ونقول للجهمية والأشعرية في قولهم: إن جحد الله تعالى وشنمه وجحد الرسول ﷺ إذا كان كل ذلك باللسان فإنه ليس كفرا لكنه دليل على أن في القلب كفرا: أخبرونا عن هذا الدليل الذي ذكرتم، أتقطعون به فتيتونه يقينا ولا تشكرن في أن في قلبه جحدا للربوبية وللنبوة، أم هو دليل يجوز ويدخله الشك ويمكن أن لا يكون في قلبه كفر؟ ولا بد من أحدهما، فإن قالوا: إنه دليل لا نقطع به قطعا ولا تتبته يقينا، قلنا لهم: فها باللكم تحتجون بالظن الذي قال تعالى فيه: ﴿إِن يَتُنْهُونَ إِلاَ الطَّنِّ وَإِنْ الطَّنِّ لِهُ مَنْهِي مِنَ ٱلحَقِيْ مِنَ ٱلحَقِيْ مِنَ المَقِيْ مِنَ المَقْيَ .

وقال أيضا: (وأما قولم: إن شتم الله تعالى ليس كفرا، وكذلك شتم رسول الله يَظِيَّهُ، فهسو دعسوى؛ لأن الله تعسالى قسال: ﴿ غَيْلَقُورَ كَ بِاللَّهِ مَا فَالُوا وَلَقَدْ فَالُوا كَلِمَةَ ٱلْكُثْيِر وَكَثْمُوا بَعْدُ إِنْهَدُ إِنْسَنْدِيمِ ﴾ (" فنص تعالى على أن من الكلام ما هو كفر. وقال تعالى: ﴿ إِنْهَا مُعِيمٌ مَا يُسَنِ اللَّهِ يُكَثِّرُهُمُ وَالْفَاعِدُونُ عَلَيْهُ وَالْفَصُدُونَ الفَّالِيمُ عَلَيْهِ مَنْهُ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ۵۵۷).

<sup>(</sup>٢) صورة النجم، أية: ٢٨

<sup>(</sup>٣) القصل (٣/ ٩٥٩).

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة ، أبة ; ٤٧

في بياز مذهب الأشاعرة

إِكْرُ إِذَا يَتَلَيْهُ ﴾ " فنص تعالى أن من الكلام في آيات الله تعالى ما هو كفر بعينه مسموع، وقال تعالى: ﴿ قُلْ أَبْوَلُهُ وَالْهَبِهِ وَرَسُولِهِ تَكُثُرُ تَعْتَجُرُونَ ﴿ قَلَ لَعَنْفُرُوا قَلْ كَفْرَمُ بَعْدُ إِيمَنِيكُمُ ۚ إِن تَعْفُ عَلَ طَآلِفَةٍ يَنكُمْ تُعَبْبُ طَالِهَ قَلَ " ، فنص تعالى على أن الاستهزاء بالله تعالى أو بآياته أو برسول من رسله كفر غرج عن الإيمان، ولم يقل تعالى في ذلك: إن علمت أن في قلوبكم كفرا، بل جعلهم كفارا بنفس الاستهزاء، ومن ادعى غير مذا وعن ادعى غير مذا وقل الله تعالى الريان؟ .

وقال: (وأما الأشعرية نقالوا: إن شتم من أظهر الإسلام فله تعالى ولرسوله بأفحث ما يكون من الشتم، وإعلان التكذيب بها باللسان بلا تقية ولا حكاية، والإقرار بأنه يدين بذلك، ليس شيء من ذلك كفرا، ثم خشوا مبادرة جميع أهل الإسلام لهم فشالوا: لكنه دليل على أن في قلبه كفرا، فقلنا لهم: وتقطعون بصحة ما دل عليه هذا الدليل؟ فقاله إذ لا)<sup>(10)</sup>

وقال ظهر: (وأما سب الله تعالى، فيا على ظهر الأرض مسلم يخالف في أنه كفر بجرد إلا أن الجهمية والأشعرية، وهما طائفتان لا يعتد بها، يصرحون بأن سب الله تعالى، وإعلان الكفر ليس كفرا، قال بعضهم: ولكنه دليل على أنه يعتقد الكفو، لا أنه كافر

<sup>(</sup>١) صورة النساد، آية: ١٤٠

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة. آية: ١٦،٦٥

<sup>(</sup>٣) الفصل (٢٤٤/٣).

<sup>(</sup>٤) السابق (٥/ ٧٥).

بيقين بسبه الله تعالى. واصلهم في هذا أصل سوه خارج عن إجماع أهمل الإسلام، وهو أنهم يقولون: الإيمان هو التصديق بالقلب فقط وإن أعلن بالكفر وعبادة الأوثان بغير نقية ولا حكاية لكن غنارا في ذلك الإسلام. قال أبو عمد فله: وهذا كفر عبرده الأنه غلاف الإجماع الأمة، ولحكم الله تعالى ورسوله في وجميع الصحابة ومن بعدهم؛ لأنه لا يختلف أحد لا كافر ولا مؤمن - في أن هذا القرآن هو الذي جاء به محمد بالله وذكر أنه وحي من الله تعالى - وإن كان قوم من الروافض ادعوا أنه نقص منه، وحرف فلم يختلفوا أن جملت كها ذكرنا. ولم يختلفوا في أن فيه التسمية بالكفر، والحكم بالكفر قططا على من نطق بأقوال معروفة، كقوله تعالى: ﴿وَلَكُمْ قَالُوا لِحَيْثَ فَالُوا لِحَيْثَ أَلُوا إِنِ لَلْتُهُ هُو النّسيم \*إنّ مَرْيَدُ فِلْ الكفر يكون كلاما.

\_\_\_ الباب الثَّاني. الفُصل الرابع \_

وقد حكم الله تعالى بالكفر على إبليس، وهو عالم بأن الله خلقه من فار وخلق آدم من طين، وأمره بالسجود لأدم وكرمه عليه، وسأل الله تعالى النظرة إلى يوم يمعون.

ثم يقال لهم: إذ ليس شتم الله تعالى كفر اعندكم، فمن أين قلتم: إنه دليل على الكفر؟ فإن قالوا: لأنه عكوم على قائله يحكم الكفر؟ قبل لهم: نعم، عكوم عليه بنفس قو له، لا معنيت ضمير، الذى لا يعلمه إلا الله تعالى؛ فإنها حكم له بالكفر يقوله فقط،

(١) سورة المائدة، آية: ٧٢

<sup>(</sup>٢) سورة التوية، آية: ٧٤

\_\_\_\_\_ في بيان مذهب الأشاعرة \_\_\_\_\_\_

فقوله هو الكفر، ومن قطع على أنه في ضمير، وقد أخير الله تعالى عن قوم: ﴿يَقُولُونَ بِأَقْوَمِهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُونِهِمُ ۗ \* فكانوا بذلك كفارا، كاليهود الذين عرفوا صحة نبوة رسول الله يه الله كلمة الكفر) \* أ.



<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، آية: ١٦٧



الْفَطَيْلُ الْجَالِمَيْشِ في يان مذهب الماتريدية

وفيه مبحثان:

١. قولهم في الإيمان

٢. مفهوم الكفر عند الماتريدية



#### البحث الأول؛ قولهم في الإيمان

أما أبو منصور الماتريدي - شيخ الطائفة - فقد فعب إلى أن الإيهان هو التصديق. وأن قول اللسان شرط لإجراء الأحكام الدنيوية فقط، وأن الإيهان لا يزيد ولا ينقص. ولا يستنتى فيه.

قال الماتريدي: (ثم قد ثبت بأدلة القرآن وما عليه أهل الإيهان، والذي جرى به من اللسان أن الامران هو التصديق (١٠٠).

وقال: (الأصل عندنا قطع القول بالإيبان وبالتسمي به بالإطلاق، وترك الاستثناء نيه؛ لأن كل معنى مما باجتماع وجوده تمام الإيبان عنده، مما إذا استثني فيه لم يصح ذلك للخي ) (").

وقال شيخ الإسلام: (وقد ذهب طائفة من متأخري أصحاب أي حنيفة كأي منصور الماتزيدي وأمثاله إلى نظير هذا القول في الأصل، و قالوا: إن الإيبان هو ما في القلب، وأن القول الظاهر شرط للبوت أحكام الدنيا)<sup>(77)</sup>.

وقال ملا علي القاري: (وذهب جمهور المحققين إلى أن الإيران هو التصديق بالقلب، وإنها الإقرار شرط لإجراء الأحكام في الدنيا... وهذا هو اختيار الشبخ أبي منصور

<sup>(</sup>١) التوحيد للهاتريدي ص (٣٣٢). وانظر المسامرة على المسايرة ص (٢٧٤).

<sup>(</sup>٢) التوحيد ص (٣٨٨).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٧/ ١٥).

الياب الثَّاني: الفصل الخامس \_\_\_\_\_

الماتريدي ﴿فَعُ)(١٠).

وقد سار الماتريدية على ما أصله شيخهم إلا أن منهم من جعل قول اللسان ركتا في الإيادة والنقصان، بل تُسب ذلك إلى جهورهم- وليس كذلك-، كما اشترطوا اشتهال التصديق على الإذعان والقبول، ومنهم من جوز الاستناد.

قال الثغازان: (وليس حقيقة التصديق أن يقع في القلب نسبة الصدق إلى الخبر أو المخبر من غير إذعان وفيول، بل هو إذعان وقيول لذلك بحيث يقع عليه اسم النسلم)".

وقال النسفي: (والإيمان هو التصديق بياجاء به من عند الله تعالى والإقرار به) قال شارحه: (وهذا الذي ذكره من أن الإيمان هو التصديق والإقرار مذهب بعض العلياء، وهو اختيار الإمام شمس الألمة وفخر الإسلام رحمها الله)".

فالنسفي-وهو ماتريدي- اختار هنا قول مرجتة الفقهاء، وجعل الإقرار جزءا من الإيهان.

وأما عمل الجوارح، فقد أخرجوه من الإيهان، ومنهم من صرح بأنه من كمال الإيهان.

 <sup>(</sup>١) شرح الفقه الأكبر ص (١٢٥) وما بعدها. ومثله في شرح العقائد النفية للتفتاز إني ص (٧٩).

<sup>(</sup>٢) شرح العقائد النسفية ص (٧٨).

<sup>(</sup>٣) السابق ص (٧٨) وما بعدها.

قال الملاعلي القاري: (وأما العمل بالأركان فهو من كمال الإيمان، وجمال الإحسان)(''

### قولهم في الزيادة والنقصان:

نسب الصاوي في شرح الجوهرة إلى جهور المانويدية، القول بزيادة الإيهان ونقصانه".

والذي يظهر أن جمهورهم على خلاف ذلك، قال في العقائد النسفية: (والإيمان لا يزيد ولا ينقص<sup>(٣)</sup>.

وقال أبو المعين النسفي: (وإذا ثبت أن الإبيان هو التصديق، وهو لا ينزايد في نفسه، دل أن الإبيان لا يزيد ولا يستمس، فلا زبادة له بانتضام الطاعات إليه، ولا نقصان له بارتكاب المعاصى؛ إذ التصديق في الحالين عل ما كان قبلها)(17)

## قولهم في الاستثناء:

ذهب بعض الماتريدية إلى جواز الاستثناء، لكن جعلوه خلاف الأولى، وخالفوا

شرح الفقه الأكبر، ص (۱۰۳) وانظر: ص (۱۳۰).

(٢) شرح جوهرة التوحيد ص (١٣٤) وقد سبق نقل كلامه.
 (٣) المقائد النسفية لأى حفص النسفي، مع شرحها للفتازان ص (٨٠).

(3) التمهيد للنسقي ص (٢٠٢)، نقلا عن: الماتريدية دراسة وتقريها در أحدين عوض الله الحربي ص
(٣٤٦)، وننظر: تبصرة الأداة لأي المين المسقي (٢٠٩/٩)، حاشية القاسم بن تطلوبغا الحضي على
للسائرة ص (٨٠٣)، (٢٠١٠).

الأشعرية فيها ذهبوا إليه من القول بالموافاة.

قال التفازاني شارحا قول أي حفص النسفي: (ولا ينبغي أن يقول: أنا مؤمن إن شاء الله): (لأنه إن كان للشك فيه ركفر لا عالمة، وإن كان للتأدب وإحالة الأمور إلى مشيئة الله تعالى، أو للشك في العاقبة والمآل، لا في الأن والحال، أو للتبرك بذكر الله تعالى، أو للتبرو عن تزكية نف والإعجاب بحاله، فالأولى تركه؛ لما أنه يو هم الشك، ولهذا قال: ولا ينبغي، دون أن يقول: لا يجوز؛ لأنه إذا لم يكن للشك فلا معنى للغي الجواز، كيف وقد ذهب إليه كثير من السلف حتى الصحابة والتابعين) إلى أن قال: (ولا تنقى عاب بعض الأشاعرة أنه يصح أن يقال: أنا مؤمن إن شاء الله بناء على أن العبرة في الإيهان وإن كان طول عمره على الكفر والعصيان، وأن الكافر الشقي من مات على الايهان وإن بناف وإن كان طول عمره على التصديق و الطاعة... أشار إلى إيطال ذلك بقوله: (والسعية قد يشقى) بأن يرتد بعد الإيهان نعوذ بالله (والشقي قد يسعد) بأن يؤمن بعد الكفر) (().

- الباب الثَّانِي: الفصل الخامس --

 <sup>(</sup>١) شرح النقاقة النسفية عن (٨٤). وأبو حقص النسفي هو عمر بن عمد النسفي السمرقدي الشوق سنة
 ١٩٥٧م وهو غير أي اللمين النسفي ميمون بن عمد الثوق سنة ١٩٠٨م ونسف مدينة كبيرة بين
 جمع نا رسم قلا.

### المحث الثاني؛ مفهوم الكفر عند الماتريدية

لا مختلف الماتريدية عن الأشاعرة في تعريفهم للكفر وأنه التكذيب، وأن من الأعهال والاقوال ما جعله الشارع علامة على التكذيب، فيُحكم بكفر مرتكبها.

قال النسفي: (الكفر هو التكذيب والجحود، وهما يكونان بالقلب)(١٠.

وقال الفتازاني: (فإن قيل: من استخف بالشرع أو الشارع أو ألقى للصحف في القافورات أو شعر المستحف في القافورات أو شد الزنار بالاحتيار كافر إجماعا، وإن كان مصدقاً للنبي 義章 في جميع ما جاء به... قلنا: لو سلم اجتماع التصديق المعتبر في الإبيان مع تلك الأمور التي همي كفر وفاقا، فيجوز أن يجعل الشارع بعض عظورات الشرع علامة على التكذيب، فيحكم بكفر من ارتكب، ويوجود التكذيب، فيحكم



 <sup>(</sup>۱) التمهيد ص (۱۰)، نقلا عن: المازيدية دراسة وتقويها، ص (٤٥٤). وانظر: تبصرة الأدلة (٢٠٨/٢).
 (۲) شرح المقاصد (٥/ ٢٢) نقلا عن: نواقض الإيان الاعتقادية، د. محمد بن عبد الله الوهبي (١/ ١٨٥٠).



الفظيلناليسانيس

في يان مذهب مرجنة الفقهاء

وفيه مبحثان:

١. قولهم في الإيبان

عل الخلاف بين أهل السنة ومرجئة الفقهاء حقيقي أم لفظي؟



#### المُبحث الأول: قولهم في الإيمان

والمقصود بمرجنة الفقهاه: من نسب إليه الإرجاء من الفقهاء، كحهاد بن أبي سليهان، وأبي حنيفة رحمها الله ومن تبعها.

وقد ذهبوا إلى أن الإيهان تصديق بالقلب، وقول باللسان، وأخرجوا العمل من مسهاه، وزعموا أنه لا يزيد ولا ينقص، ولا يستشى منه، مع قولهم إن مرتكب الكبيرة معرض للوعيد، وهو تحت المشيئة، كها هو القول عند أهل السنة والجماعة.

قال أبو حنيفة ظِعْد في كتاب الوصية المنسوب إليه: (الإيبان إقرار باللسان وتصديق بالجنان، والإقرار وحده لا يكون إيباناه لأنه لو كان إيبانا لكان المنافقون كلهم مومنين، وكذلك المرفة وحدها أي بجرد التصديق لا يكون إيباناه لأنها لو كانت إيبانا لكان أهل الكتباب كلهم مومنين. قال الله تعالى في حق المنافقين: ﴿ وَاَلَقُهُ يُنْهَا وَ لُو اللهُ تَعَلَى في حق المنافقين: ﴿ وَاَلَقُهُ يُنْهَا وَ اللهُ تعالى في حق المنافقين علم. وقال الله تعالى في حق المنافقين علم. وقال الله تعالى في حق المنافقين الكتاب: ﴿ وَالنَّهِينَ انْفِينَا مُعَرِفُونَهُ كُمَا يَعْرُونَ أَنْهَا يُعْمَلُ اللهُ عَالَى اللهُ اللهِ اللهِ عَلَى حق اللهُ المنافقية وقاله الله تعالى في حق المنافقين الكتاب: ﴿ وَالنَّهِينَ النَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى النَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّمُ اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَّى اللّهُ اللّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَّا عَلْمُ اللّهُ عَلَا عَلَا عَا

(١) سورة المنافقون، آية: ١.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، آية: ١٤٦.

<sup>(</sup>٣) الوصية لأي حنيفة، تقلا عن شرح الفته الأكبر للا على الفاري ص(١٣٤). وفي تبوت هذا الكتاب إلى أي حنيفة ظاهد نظر؛ إذ سنة الكتاب إلى مسلسل بالمجاهيل، مع اشتهاله على مسائل كثيرة خالفة لمذهب أهل السنة وإغياضة. وانظر تحقيق ذلك في: براءة الأنمة الأربعة من مسائل الشكلمين المبتدعة، للشكور عبد العزيز بن أحد الحبيدي حقيقة الله مس (٧٧- ٧٩).

وقال في الفقه الأكبر المسوب إليه أيضا: (ولا تكفر مسلما بنقب من اللفوب وإن كانت كبيرة، إذا لم يستحلها، ولا نزيل عنه اسم الإيان. ونسميه مؤمنا حقيقة، ويجوز أن يكون مؤمنا فاسقا غير كافر).

ثم قال: (ولا تقول: إن المؤمن لا تضره الذنوب، ولا تقول: إنه لا يدخل النار، ولا تقول: إن حسناتنا تقول: إنه يخلد فيها وإن كان فاسقا بعد أن يخرج من الدنيا مؤمنا، ولا تقول: إن حسناتنا مقبولة وسيئاتنا مغفورة كقول المرجئة، ولكن نقول: من عمل حسنة بجميع شرائطها خالية عن العبوب المقسدة والمعاني المبطلة، ولم يبطلها بالكفر والردة حتى خرج من الدنيا مؤمنا، فإن الله تعالى لا يضيعها بل يقبلها منه ويئيه عليها. وما كان من السيئات دون الشرك والكفر ولم يتب عنها صاحبها حتى مات مؤمنا، فإنه في مشيئة الله تعالى إن شاء عذبه بالنار، وإن شاء عفاعت ولم يعذبه بالنار أصلا).

إلى أن قال: (وإيمان أهل السياء والأرض لا يزيد ولا ينتفس من جهة المؤمن به، ويزيد وينقص من جهة اليقين والتصديق. والمؤمنون مستوون في الإيمان والتوحيد، متفاضلون في الأعمال)(١).

وقال في الوصية: (ثم الإيهان لا يزيد ولا ينقص؛ لأنه لا يتصور زيادة الإيهان إلا

<sup>(</sup>١) القفه الأكبر مع شرحه لملا علي الفاري ص (١٣-١-١٩). ونسبة كتاب الفقه الأكبر هذا إلى أبي حنيفة ظلا لا تصحيح، كيابيته الدكتور عبد العزيز بين أحمد الحميدي في: براءة الألمة الأرمة من مسائل المتكلمين المبتدعة، ص (٢١٥-١١) لكن القول بالإرجاء ثابت عن أبي حنيفة ظلاء أثبته معاصروه، ومن جاء بعده، انظر للصدر السابق ص (٢١٥-١٣).

وقال أيضا: (شم العمل غير الإيهان، والإيهان غير العمل، بدليل أن كثيرا من الأوقات يرتفع العمل من المؤمن، ولا يجوز أن يقال: يرتفع عنه الإيهان، فإن الحائض ترتفع عنها الصلاة ولا يجوز أن يقال: يرتفع عنها الإيهان، أو أمر لها بترك الإيهان...)

وقال الطحاوي في عقبدته المشهورة التي ذكر أنها عقيدة أبي حنيفة وصاحبيه رهمهم افة: (والإبيان هو الإقرار باللسان والنصديق بالجنان، وجميع ما صح عن رسول افة ﷺ من الشرع والبيان كله حق. والإبيان واحد وأهله في أصله سواء، والنفاضل بينهم بالحشية والتقى وغالفة الهوى وملازمة الأولى)"؟

وقد عد أصحاب القالات أباحنيفة وأصحابه من المرجنة لإخراجهم العمل من سمى الإيان ونفيهم الزيادة والنقصان، واشتد إنكار السلف عليهم لذلك.

قال الأشعري في المقالات في عد فرق المرجنة: (والفرقة التاسعة من المرجنة: أبو حنيفة وأصحابه. يزعمون أن الإيهان المعرفة بالله، والإقرار بالله، والمعرفة بالرسول،

 <sup>(</sup>١) الوصية لأي حنيفة، نقلا عن شرح الفقه الأكبر ص (١٣٧) وما بعدها.

<sup>(</sup>۲) السابق ص (۱۳۰).

<sup>(</sup>٣) منن الطحاوية مع شرحها لابن أبي العز ص (٣٣١) ط. المكتب الإسلامي.

والإقرار بها جاء من عند الله في الجملة دون التفسير)(١٠.

وقال شيخ الإسلام: (والمرجئة الذين قالوا: الإيمان تصديق القلب وقول اللسان، والأعمال ليست منه كان منهم طائفة من فقهاه الكوفة وعبادها، ولم يكن قولهم مثل قول جهم. فعرقوا أن الإنسان لا يكون مؤمنا إن لم يتكلم بالإيمان مع قدرته عليه، وعرفوا أن إيلس وفرعون وغيرهما كفار مع تصديق قلوبهم. لكنهم إذا لم يدخلوا أعيال القلوب في الإيمان لزمهم قول جهم، وإن أدخلوها في الإيمان لزمهم دخول أعمال الجوارح أيضا؛ فإنها لازمة لها. ولكن هؤلاء لهم حجج شرعية يسببها اشتبه الأمر عليهم)<sup>(1)</sup>.

وقال: (وأتكر حماد بن أبي سليان ومن اتبعه تفاضل الإيهان ودخول الأعهال فيه والاستئناء فيه، وهؤلاء من مرجنة الققهاء. وأما إيراهيم النخعي إمام أهل الكوقة فسيخ حماد بن أبي سليان وأمثاله، ومن قبله من أصحاب ابن مسعود، كعلقمة والأسود، فكانوا من أشد الناس خالفة للمرجئة، وكانوا يستثنون في الإيهان، لكن حماد بن أبي سليان خالف سلنه، واتبعه من اتبعه، ودخل في هذا طوائف من أهل الكوفة ومن يعدهم. ثم إن السلف والأئمة اشتد إنكارهم على هؤلاء، وتبديعهم وتغليظ القول فيهم، ولم أعلم أككنرهن في ذلك.

 <sup>(</sup>١) مقالات الإسلاميين (٢١٩/١)، وانظر الفصل لابن حزم (٣/ ٢٣٧)، الملل والنحل للشهرستاني
 (١/ ١٤٤)، مجموع الفتاوى (٧/ ٤٧).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۷/ ۱۹٤).

وقد نص أحد وغيره من الأثمة عل عدم تكنير هؤلاء المرجنة. ومن نقل عن أحمد أو غيره من الأثمة تكفيرا لهؤلاء، أو جعل هؤلاء من أهل البدع المتنازع في تكفيرهم فقد غلط غلطا هظا.)

إلى أن قال هجد: (وهؤلاء المعروفون مثل حماد بن أبي سليهان وأبي حنيفة وغيرهما من فقهاء الكوفة، كانوا بجملون قول اللسان واعتقاد القلب من الإبيان، وهو قول أبي محمد بن كلاب وأمثاله، لم يختلف قولهم في ذلك، ولا نقل عنهم أنهم قالوا: الإبيان بجرد تصديق القلب) ('').

وقال فجد: (والحزب الثاني (") وانقوا أهل السنة على أنه لا يخلد في النار من أهل النوحيد أحد، ثم ظنوا أن هذا لا يكون إلا مع وجود كيال الإيان؛ لاعتقادهم أن الإيان النوجيد أحد، ثم ظنوا أن هذا لا يتبعض، فقالوا: كل فاسق فهو كامل الإيان، وليان الخلق متأثل لا متفاضل، وإنها التفاضل في غير الإيان؛ لأن الله فرق بين التفاضل في غير الإيان؛ لأن الله فرق بين الإيان والأعمال في كتابه. ثم قال الفقهاء المعتبرون من أهل هذا القول: إن الإيبان هو تصديق القلب وقول اللسان، وهذا المتول عن حماد بن أبي سليان ومن وافقه كأي

(۱) جموع الفتاوى (۷/ ۲۰۰) وما بعدها.

 <sup>(</sup>٢) أي من القائلين بأن الإيهان لا يتبعض و لا يتفاضل. والحزب الأول هم الحوارج والمعتزلة.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفناوي (١٨/ ٢٧١).

#### وحاصل ما عليه مرجئة الفقهاء هو ما يلي:

١ - أن الإيمان تصديق بالقلب وقول باللسان.

٢- إخراج العمل الظاهر من مسمى الإيمان.

٣- أن الإيمان لا يتبعض و لا يزيد و لا ينقص.

٤ - أن أهله متساوون في أصله، وأن التفاضل إنها يقع في غير الإيهان.

٥- أنه لا يستثنى فيه.

٦- أما أعمال القلوب، فظاهر كلامهم أنها ليست من الإيمان، وهو ظاهر ما نقله أصحاب المقالات عنهم أيضا. وقد سبق قول شيخ الإسلام عنهم: (لكنهم إذا لم يدخلوا أعمال القلوب في الإيمان لزمهم قول جهم، وإن أدخلوها في الإيمان لزمهم دخول أعمال الجوارح أيضا؛ فإما لا قابل الأرح أيضاً كله المجوارح أيضاً والمساؤ فيها لا إلى المحال المجوارح أيضا؛ فإما لا إنها لا إما كله المجال المجال المجال المحال المجال المحال ال

وقال ظِهد: (والمرجنة ثلاثة أصناف: الذين يقولون: الإيهان مجرد ما في القلب، ثم من هؤلاء من يدخل في أعمال القلوب، وهم أكثر فرق المرجنة، كها قد ذكر أبو الحسن الأشعري أقوافهم في كتابه، وذكر فرقا كثيرة يطول ذكرهم، لكن ذكرنا جمل أقوالهم. ومنهم من لا يدخلها في الإيهان كجهم ومن اتبعه كالصالحي، وهذا الذي نصره هو وأكثر أصحابه.

والقول الثاني: من يقول: هو مجرد قول اللسان، وهذا لا يعرف لأحد قبل الكرامية. والثالث: تصديق القلب وقول اللسان، وهذا هو المشهور عن أهمل الفقه والعبادة منهم. وهؤلاء غلطوا من وجوه: أحدها: ظنهم أن الإيبان الذي فرضه الله على العباد متاثل في حق العباد، وأن الإيان الذي يجب على شخص يجب مثله على كل شخص ("".

إلى أن قال- بعد استطراد-: (الوجه الثاني من غلط المرجنة: ظنهم أن ما في القلب من الإيان ليس إلا التصديق فقط دون أعيال القلوب كما تقدم عن جهمية المرجنة.

الثالث: ظنهم أن الإيان الذي في القلب يكون تاما بدون شيء من الأعبال، ولحذا يجعلون الأهبال ثمرة الإيان ومقتضاء بمنزلة السبب مع المسبب، ولا يجعلونها لازمة له، والتحقيق أن إيان القلب التام يستلزم العمل الظاهر بحسبه لا عالمة، ويعتنع أن يقوم بالقلب إيان تام بدون عمل ظاهر)".

فصرح ظلا بأن الجهية يخرجون أعيال القلوب من الإيبان، وهذا يذكره في موضع مواضع، أما مرجنة الفقهاء فتراه لا يجزم هنا بقولهم في هذه المسألة، لكنه قال في موضع أخر: (وعند الجهمية الإيبان مجرد تصديق القلب وعلمه، هذا قول جهم والصالحي والأشعري في المشهور عنه وأكثر أصحابه. وعند فقهاء المرجنة: هو قول اللسان مع تصديق القلب، وعلى القولين أعيال القلوب ليست من الإيبان عندهم كأعيال الجوارح، فيمكن أن يكون الرجل مصدقا بلسانه وقلمه مع كراهة ما نزل الله) (").

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (٧/ ١٩٥) وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) السابق (٧/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٣) منهاج السنة النبوية (٥/ ٢٨٨).

\_\_\_ الباب الثَّاني: الفصل السادس \_\_\_\_

وقال أيضا: (ومن هنا غلطت الجهمية والمرجئة، فإنهم جعلوا الإيمان من باب القول: إما قول القلب الذي هو علمه، أو معنى غير العلم عند من يقول ذلك، وهذا قول الجهمية ومن تبعهم كأكثر الأشعرية، وبعض متأخري الحنفية. وإما قول القلب واللسان، كالقول المشهور عن المرجنة، ولم يجعلوا عمل القلب مثل حب الله ورسوله ومثل خوف الله من الإيمان، فغلطوا في هذا الأصل)(١).

ومما يرجح أنهم لا يدخلون أعمال القلوب في الإيمان، ما قاله الطحاوي والاحار وسبق نقله- أن الإيمان واحد وأهله في أصله سواء، والتفاضل بينهم بالخشية والتقيي. ولا شك أن الخشية والتقي من أعيال القلوب، وقد دخلها التفاضل لأنها ليست من الإيان.

وسبق أيضا قول شيخ الإسلام عنهم: (وإيهان الخلق متماثل لا متفاضل، وإنها التفاضل في غير الإيمان من الأعمال. وقالوا: الأعمال ليست من الإيمان).

فحيث أثبتوا التفاضل في أعمال القلوب، دل ذلك على أنها خارجة عن مسمى الإيمان عندهم.

<sup>(</sup>١) جامع المسائل، لشيخ الإسلام، ت: محمد عزيز شمس (٥/ ٢٤٦).

## المبحث الثاني: هل الخلاف بين أهل السنة ومرجنة الفقهاء حقيقى أمر لفظى؟

ومنشأ النزاع في ذلك أن هولاء المرجقة، مع قولهم بإخراج العمل من الإبيان، ونفي الزيادة والنقصان عنه، ومنع الاستثناء فيه، إلا أنهم كانوا (مع مسائر أهمل السنة متفقين على أن الله يعذب من يعذبه من أهل الكيائر بالنار، ثم يخرجهم بالشفاعة، كها جاءت الأحاديث الصحيحة بذلك. وعلى أنه لابد في الإبيان أن يتكلم بلسانه، وعلى أن الأعمال المفروضة واتبية، وتاركها مستحق للذم والعقاب(").

ولهذا ذهب بعض أهل العلم إلى أن الحلاف بينهم وبين أهل السنة خلاف في الاسم واللفظ دون الحكم، وذهب آخرون إلى أنه خلاف حقيقي في الاسم واللفظ والحكم.

# تحقيق قول شيخ الإسلام في هذه للسالة :

عزا بعض الباحثين إلى شيخ الإسلام فلله أنه ممن برى النزاع بين أهل السنة ومرجئة الفقهاء نزاعا لفظيا، على ما هو المتبادر من بعض كلامه فللد.

والتحقيق في ذلك أن شيخ الإسلام له عبارات متنوعة في تناول هذه المسألة:

١ - فتارة يقول عن الخلاف في الأعمال هل هي من الإيمان وفي الاستثناء ونحو
 ذلك: إن عامته نزاع لفظي.

٢- وتارة يقول: هذه البدعة أخف البدع فإن كثيرا من النزاع فيها نزاع في الاسم

(۱) مجموع الفتاوي (۲۸/۱۳) وما بعدها.

واللفظ دون الحكم(١).

٣- وتارة يشير إلى أن ذلك من بدع الأقوال والأقعال لا العقائد. قال فجاه: (ولهذا له يزاجاء الفقهاء جماعة هم عند الأمة أهل علم ودين، وهذا لم يكفر أحد من السلف أحدا من (مرجة الفقهاء) بل جعلوا هذا من بدع الأقوال والأفعال، لا من بدع العقائد؛ فإن كثيرا من النزاع فيها لفظي، لكن اللفظ الطابق للكتاب والسنة هو الصواب. فليس لأحد أن يقول بخلاف قول اله ورسوله، لا سيا وقد صار ذلك ذريعة إلى بدع أهل الكلام من أهل الإرجاء وغيرهم، وإلى ظهور الفسق، فصار ذلك الخطأ البيرق اللفظ المتارة في المقائد والأعمال، فلهذا عظم القول في ذم الإرجاء حتى قال إيراهيم النخهي: لفنتهم يعنى الرجئة أخوف على هذه الأمة من فئة الأزارقة)

وهذه المواضع الثلاثة لا تعارض بينها، فإنَّ فيها إقرارا بأنَّ هذا النزاع منه ما هو حقيقي، ومنه ما هو لفظي وهو الغالب والأكثر<sup>77</sup>.

انظر هذين الموضعين في مجموع الفتاوى (٣٨/١٣) وما معدها.

<sup>(</sup>٢) السابق (٧/ ٣٩٤).

<sup>(</sup>٣) لكت صرح في موضع بأن هذا التزاع كبير منه معتوي، قال وقاة: (شم بعد ذلك تشازع الناس في اسم المؤمن والإيمان نزاعا كبيرا، من لنظي، وكبير من معتوي، فإن أثمة الفقها، في بتأري عالم خارك من الأحكام، وإن كان معضهم أعلم بالذين وأقرع به من بعض، ولكن تناز هوا في الأسياء، كتنازعهم في الإيمان مل يزيد وينقص، وهل يستشى فيه أم لا، وهل الأعال من الإيمان أم لايان أم الإيمان أم لايان أم الإيمان أم لايان أم لايكن حلم طال التناوى (٧/ ٤ -٥) وما بعدها، وهذا يمكن حلم على عموم التزاع»

وتارة يبين شيخ الإسلام هله أن الخلاف إنها يكون لفظياً مع من أقرّ بأن أعمال
 الحوارح لازمة لإيمان القلب، بحيث إذا انتفى اللازم انتفى الملزوم.

وهذا يذكره ظهد في مواضع، ومع هذا فقد غفل كثير من الباحثين عن الإشارة إليه.
ومن هذه المراضع قوله ظهد: (وقبل لمن قال دخول الأعيال الظاهرة في اسم الإيبان
عباز: نزاعك لفظي، فإنك إذا سلمت أن هذه لوازم الإيبان الواجب الذي في القلب
وموجباته، كإن عدم اللازم موجبا لعدم الملزوم، فيلزم من عدم هذا اللظاهر عدم
الباطن، فإذا اعترفت بهذا كان اللزاع لفظيا. وإن قلت ما هو حقيقة قول جهم وأتباعه،
من أنه يستقر الإيبان النام الواجب في القلب مع إظهار ما هو كفر وتوك جيم الواجبات
الظاهرة، قيل لك: فهذا يناقض قولك أن الظاهر لازم له وموجب له، بل قيل: حقيقة
قولك أن الظاهر يقارن الباطن تارة، ويفارقه أخرى، فليس بلازم له ولا موجب
ومعلول له، ولكنه دليل إذا وجد دل على وجود الباطن، وإذا عدم لم يدل عدمه على
العدم، وهذا حقيقة قولك)".

وقال ﷺ: (وهذا يلزم كل من لم يقل إن الأعمال الظاهرة من لوازم الإيمان الباطن. فإذا قال: إنها من له ازمه وأن الإيمان الباطن يستلزم عملا صالحا ظاهرا، كان بعد ذلك

<sup>=</sup> الواقع بين (الناس) في مسألة الإيهان، فيدخل في ذلك خلاف الجهمية والخوارج والمعتزلة، ولاشك أن التراع حبتذ يكون أكثر، معنويا.

<sup>(</sup>۱) محموع الفتاوي (۷/ ۷۷۵).

قوله: إن تلك الأعمال لازمة لمسمى الإيمان أو جزءا منه نزاعا لفظيا كما تقدم)(١).

\_\_\_\_ الباب الثَّاثي: القصل السادس \_\_\_\_

وقال: (وللجهمية هنا سؤال ذكره أبو الحسن في كتاب الموجز، وهو أن القرآن نفى الإيمان عن غير هؤلاء كقوله: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلْتَ قُلُومِهُ ﴿ " ال ولم يقل إن هذه الأعمال من الإيمان. قالوا: فنحن نقول: من لم يعمل هذه الأعمال لم يكن مؤمنا: لأن انتفاءها دليل على انتفاء العلم من قله. والجواب عن هذا من وجوه:

أحدها: أنكم سلمتم أن هذه الأعمال لازمة لإبهان القلب فإذا انتفت لم يبق في القلب إيهان، وهذا هو المطلوب، وبعد هذا فكونها لازمة أو جزءا نزاع لفظى.

الشاني: أن نصوصا صرحت بانها جزء كلوله: االْإِيبَانُ بِضْعٌ دَيستُونَ أَوْ بِخُعٌ وَسَنُّهُ ذَشُعَتُهُ (٢٠/١٠).

وقال ظفر: (والمرجنة أخرجوا العمل الظاهر عن الإيبان، فمن قصد منهم إخراج أعيال القلوب أيضا وجعلها هي التصديق، فهذا ضلال بين. ومن قصد إخراج العمل الظاهر، قبل لهم: العمل الظاهر لازم للعمل الباطن لا ينقك عنه، وانتفاء الظاهر دليل انتفاء الباطن، فبقي النزاع في أن العمل الظاهر هل هو جزء من مسمى الإيبان يدل عليه بالتفسد: أو لازم لمسمد الامبان؟

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ۸۴).

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال، آية: ٢

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٩) ومسلم (٣٥) من حديث أبي هريرة ختن .

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (٧/ ٢٠٢).

والتحقيق أنه تارة يدخل في الاسم، وتمارة يكون لازما للمسمى، بحسب إفراد الاسم واقترانه...)(١)

وقال عجد: (ولما كان إيان القلب له موجّبات في الظاهر، كان الظاهر دليلا على السالم وقد القالم وليلا على الفلام وليدات في الظاهر، كان الظاهر دليلا على المناف ثبوت والتفاه، كقوله تعدال: ﴿ لاَ يَجُدُ فَوَمّا يُؤْبِئُونَ وَاللّهُ وَالْمَوْرِ الْأَجْرِ اللّهُ عَلَى الْفَلْمِ وَاللّهُ عَلَى الْمَوْلِدَ عَلَى الْمَوْلِدَ عَلَى الْمَوْلِدُ عَلَى الْمَوْلِدُ المَّالِدُ وَاللّهُ عَلَى اللّم اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ تَوْلِي وَزِنَاهَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ

(١) مجموع الفتاوي (٧/ ٥٥٤) وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) سورة المجادلة، آية: ٢٦

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، أية: ٨١

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه ص ٦٤

<sup>(</sup>٥) رواه ابن أبي شبية في مصنفه رقم ٢٠٣٥١ ورقم ٣٥٢١١

ومنهم من يقول: بل الإيمان هو الإقرار وليس هو مرادفا للتصديق... وإنها المقصود أن فقهاء المرجنة خلافهم مع الجماعة خلاف يسير، وبعضه لفظي، ولم يعرف بين الأثمة المشهورين بالفتيا خلاف إلا في هذا، فإن ذلك قول طائفة من فقهاء الكوفيين كحياد بن إن سليان وصاحبه إن حنيفة وأصحاب إن حنيفة) (1).

\_\_\_ الباب الثَّاني: الفصل العادس \_\_\_\_

وقال: (وهذا التصديق له لوازم داخلة في مسياه عند الإطلاق، فإن انتضاه اللازم يقتضي انتضاء الملزوم، ويبقى النزاع لفظيا: هل الإيبان دال على العمل بالتضمن أو باللزوم؟

ومما ينبغي أن يعرف أن أكثر التنازع بين أهل السنة في هذه المسألة هو نزاع لفظي، وإلا فالقائلون بأن الإبيان قول من الفقهاء، كحياد بن أبسي سلبيان، وهو أول من قال ذلك، ومن اتبعه من أهل الكوفة وغيرهم متفقون مع جميع علياء السنة على أن أصحاب الذنوب داخلون تحت الذم والوعيد، وإن قالوا: إن إيمانهم كامل كإيمان جبريل <sup>(17)</sup>، فهم

<sup>(</sup>١) شرح الأصفهانية ص (١٨١) ط. الرشد

<sup>(</sup>۲) نقل بعض الحفية عن أبي حيفة هد قوله: إيهاي كإيمان جبريل. ولا أقول: شل إيهان جبريل: وعلموا ذلك بأن إيمان جبريل بوالمدة الله بأن المنقة من كونه عن مشاهدة، فيحصل به زيادة الاطمئنان، وبه مجمعل زيادة القرب ورفع المتزاة. ونقل بعضهم عنه كراهة ذلك، قال ابن عابدين: (لكن ما نقل من الإمام هنا يخالفه ما في الحلاصة من قول: قال أبو حنيفة: أكره أن يقول الرجل إيماني كإيمان جبريل، ولكن يقول: أست بها أمن به جبريل أهد. وكذا ما قاله أبو حنيفة في كتاب العالم والتعلمة: إن إيماننا شل إيمان للملاككة للانات المنا بوحفاتية الله تعال وروبيت وقفرته، وما جاه من عند الله عز وجل بشل ما أقو ت به الملائكة عاد وصدقت به الأكباء والرسل، فمن ها هنا إيمانا طل إيمانهم، لأنا أتنا بكل فيء أمنت به الملائكة عاد

يقرلون: إن الإيان بدون العمل الفروض ومع فعل المحرمات يكون صاحبه مستحقا للنم والمقاب كيا تقوله الجماعة. ويقولون أيضا بأن من أهل الكبائر من يدخل النار كها للنم والمقاب كيا تقوله الجماعة. والذين ينفون عن الفاسق اسم الإيان من أهل السنة متفقون عمل أنه لا يخلد في النار، فليس بين فقهاء الملة نزاع في أصحاب المذبوب إذا كانوا مقرين باطئا وظاهرا بها جاء به الرسول وما تواتر عنه أنهم من أهل الوعيد وأنه يدخوله اللها ولا يخلد منهم فيها أحد ولا يكونون مرتدين مباحي الدماء)\(^\).

ومن خلال هذه النقولات يتضح أن شيخ الإسلام ﴿ عُلَّهُ يرى الخلاف لفظيا مع من

<sup>•</sup> عايت من عبدات باله تعالى ولم نعايد نعن، وضع بعد ذلك علينا فضائل في التواب على الإبهان وجع الإبهان وجع البيان والم يعام). «البحسر الرائسس ( الرائسس ( ۱/ ۲۲۷)، البحسر الرائسس ( ۱/ ۲۲۷)، البحسر الرائسس ( ۱/ ۲۲۷)، وقت فقال: فقت وقد وي الكامل ( ۱/ ۲۹) بإسناه إلى ضائ بن الفضل قال، ثنا حاد بن وبعد قال: فقت الله يعرف عالى: فقال علمي عبد عبر الوحكائيل، قال: فقت ما فقت عالى وحكائيل قال: فقت ما فقت عالى وحكائيل المحديد إلى أن فقل صاحب الرائي قول حاديث ويرسف يقسول: معن قال: ولم الموابق المحديد الموابق المحديد المحديد الموابق المحديد ا

<sup>(</sup>١) بجموع الفتاوي (٧/ ٢٩٧)، وانظر: مجموع الفتاوي (٧/ ٥٧٥)، (١٨/ ٢٧١).

أقر بالتلازم بين الظاهر والباطن، وأن العمل الظاهر لازم للإيهان الباطن لا ينفك عنه، محمد اذا انتفى اللازم انتفى الملذوج، وأما من برى العمل ثمرة تقارن الباطن تارة

\_\_\_\_\_ الباب الثاني الفصل السادس \_\_\_\_

بحيث إذا انتفى اللازم انتفى الملزوم. وأما من يرى العمل ثمرة تقارن الباطن تارة ونفارق أخرى، فهذا قائل بقول جهم، والنزاع معه حقيقي بلا ريب.

وقول شيخ الإسلام فحمد: (خلاقهم مع الجاعة خلاف يسبر، وبعضه لفظي)، ونوله: (أن أكثر التنازع بين أهل السنة في هذه المسألة هو نزاع لفظي) ونحو هذا من كلامه، يدل عل أن اخلاف مع مرجنة الفقهاء- وإن قالوا بالتلازم-حقيقي في بعض المسائل، ولمله بشير إلى قوضم في الاستثناء، أو تجويزهم أن يقول أفسق الناس: إن إيمانه كامان جريا . قطة !

وقد ترتب على قولهم في الاستثناء مذهب شديم، وهو تكفير المستثني، بحجة أنه شاك في إيهانه، ولهذا منع بعض الحنفية من تزويج القائل بالاستثناء؛ لكن المحققين منهم على خلافه.

قال ابن نجيم ظلا: (وقال الرسنفني: لا تجوز المتاكمة بين أهل السنة والاعتزال. وقال الفضل: لا يجوز بين من قال: أنا مؤمن إن شاء الله تعالى؛ لأنه كافر. ومقتضاه منع مناكمة الشافعية، واختلف فيها هكذا، قبل: يجوز، وقبل: يتزوج بنتهم و لا يزوجهم بنته، وعلله في البزازية بقوله: تنزيلا هم منزلة أهل الكتاب. وقد قدمنا في باب الوتر والنوافل إيضاح هذه المسألة، وأن القول بتكفير من قال: أنا مؤمن إن شاء الله غلطه، ويجب حمل كلامهم على من يقول ذلك شاكا في إيانه، والشافعية لا يقولون به، فنجوز المناكمة بين الحفية والشافعية بلا شبهة. وأما المعتزلة فعقتضي الوجه حل مناكمتهم؟ لأن الحق عدم تكفير أهل القبلة، كما قدمنا نقله عن الأثمة في باب الإمامة)(١٠).

والحاصل أن إرجاء الفقهاء يحتمل أمرين:

الأول: عدم إثبات التلازم بين الظاهر والباطن، والقائل بهذا خلافه مع أهل السنة خلاف حقيقي جوهري.

والثاني: إثبات التلازم بين الظاهر والباطن، والتسليم بأن انتفاء اللازم يدل على انتفاء الملزوم، والقائل جذا خلافه مع أهل السنة أكثره لفظي، ويدعت في إخراج العمل من مسمى الإيمان، من بدع الأقوال والأفعال، لا من بدع العقائد.

هذا تحرير مذهب شيخ الإسلام فلحد في هذه المسألة، حسبها ظهر لي من تتبع كلامه في مواطن كثيرة من كتبه.

وممن ذهب إلى أن الحلاف بين أهل السنة ومرجئة الفقهاء خلاف صوري: ابن أي العز الحنفي فلاه في شرحه على الطحاوية، حيث قال: (والاختلاف الـذي

ابن ابن المراحقي عهد ي سرحه على الطحاوية، عبث مان. وواد محمد المبدار بين أبي حنيقة والأثمة الباقين من أهل السنة خلاف صوري؛ فإن كون أعمال الجوارح لازمة لإبيان القلب، أو جزءا من الإبيان، مع الاتفاق على أن مرتكب الكبيرة لا يخرج من الإبيان، بل هو في مشيئة الله إن شاء عذبه وإن شاء عفاعت: نزاع لفظي لا يترتب عليه

<sup>(</sup>۱) البحر الرائق شرح كنز الدقائق (۲۳ (۱۰)، وينظر: فتح القدير، لابن المهام (۲۳ (۲۳۱)، حاضية لين عابدين (۱۳ (۲۶). وينهم التبه لاختلاط كلام الحقيقة، يكلام الماتريدية، بعدد انتشار صلحب الماتريدي. عا يصعب معه الجزم بأن الفروع التي يذكرونها في باب الإيبان والكفر عا تقول به للرجنة الأوائل.

فساد اعتقاد)(١).

وهذا موافق لما قرره شيخ الإسلام على، من جعل الحلاف مع هؤلاء المرجنة لفظياً، إذا أقروا بأن أعيال الجوارح لازمة لإبيان القلب.

ومنهم: الحافظ الذهبي، فئد قال فيمه: (قال معمر: قلت لحياد: كنت رأسا وكنت إماما في أصحابك، فخالفتهم فصرت ثابعا. قال: إن أن أكون ثابعا في الحق، خبر من أن أكون رأسا في الباطل.

قلت: يشير معمر إلى أنه تحول مرجنا إرجاء الفقهاء، وهو أنبه لا يعدّون الصلاة والزكاة من الإيان، ويقولون: الإيان إقرار باللسان، ويقين في القلب، والنزاع على هذا لفظي إن شاء الله، وإنها غلو الإرجاء من قال: لا يضر مع التوحيد ترك الفرائض. نسأل الله المافية)".

وصرح بعض أهل العلم بأن الخلاف حقيقي جوهري، بإطلاق:

قال الشيخ ابن باز عُلِح معلقا على قول الطحاوي في عقيدته المشهورة: (والإيان هو الإقرار باللسان، والتصديق بالجنان):

(هذا التعريف فيه نظر وقصور، والصواب الذي عليه أهل السنة والجاعة أن الإيان قول وعمل واعتقاد، يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية، والأدلة على ذلك من

<sup>(</sup>١) شرح الطحاوية (٢/ ٥٠٨) ط. الرسالة.

<sup>(</sup>۲) سر أعلام النبلاء (٥/ ٢٣٣).

الكتاب والسنة أكثر من أن تحصر، وقد ذكر الشارح ابن أبي العز جملة منها فراجعها إن شئت. وإخراج العمل من الإيان هو قول المرجنة، وليس الخلاف بينهم وبين أهل السنة فيه لفظياً، بل هو لفظي ومعنوي، ويترتب عليه أحكام كثيرة، يعلمها من تدبر كلام أهل السنة وكلام المرجنة، وأنه المستمان) (<sup>(1)</sup>

وقال الشيخ الألبان عِنْد معلقا على كلام الطحاوي ايضا: (هـذا مذهب الحنفية والماتريدية، علاقاً للسلف وجاهير الأثمة كبالك والشافعي وأحمد والأوزاعي وغيرهم، فإن هؤلاء زادوا على الإقرار والتصليق: العمل بالأركان.

وليس الخلاف بين المذهبين احتلاقاً صورياً كها ذهب إليه الشارح رحمه الله تمال، يحجة أيم جيعاً انفقرا على أن مرتكب الكبيرة لا يخرج عن الإبيان، وأنه في مشيئة الله، إن شاء عذبه وإن شاء عفا عد. فإن هذا الاتفاق وإن كان صحيحاً، فإن الحنفية لو كانوا غير غالفين للجياهير غالفة حقيقية في إنكارهم أن العمل من الإبيان، لانفقوا معهم على أن الإبيان يزيد وينقص وأن زيادته بالمطاعة، ونقصه بالمصية، مع تصافر أدلة الكتاب والسنة والآثار السلفية على ذلك، وقد ذكر الشارح طائفة طبية منها (٣٤٦-٤٣٤) وتكلفوا في تأويلها تكلفاً ظاهراً، بل باطلاً، ذكر الشارح (ص٣٤٣) نموذجاً منها، بل حكى عن أبي المين السفي أنه طعن في صحة حديث: والإبيان بضع وسبعون شعية.

<sup>(</sup>١) التعليق على الطحاوية، ضمن مجموع فناوى ومقالات الشيخ ابن باز (١/ ٢٦٥).

مع احتجاج كل أنمة الحديث به، ومنهم البخاري ومسلم في صحيحيهها، وهو مخرج في (الصحيحة) (١٧٦٩) وما ذلك إلا لأنه صريح في مخالفة مذهبهم!

ثم كيف يصع أن يكون الخلاف المذكور صورياً، وهم يجيزون الأفجر واحد منهم أن يقول: إيماني كليان أبي بكر الصديق ا بل كايمان الأنبياء والمرسلين وجبريل وميكائيل عليه الصلاة والسلام اكيف وهم بناء على مذهبهم هذا لا يجيزون الأحدهم مهما كان فاجراً فاسقاً - أن يقول: أنا مومن إن شاء الله تعالى بل يقول: أنا مؤمن حقاً اوالله الله يقول: ﴿إِنَّمَا ٱلمُؤْمِثُونَ ﴾ أللين إذا أكبراً ألله وجلت قُلُومِهم وإذا تُلِيت عَلَيم ما ينتُهُم وُادَاعُمِ إِمِنَها وَعَلَى رَبُومَ يَعْوَكُونَ ﴾ اللهنين إذا كبراً ألله وجلت قُلُومِهم وإذا تُلِيت عَلَيم ما ينتُهم وُادَاعُم أوْلَيْكَ هُمُ ٱلمُؤْمِثُونَ حَقالًا ﴾ "، ﴿ وَمِنْ أَصَدَى أَسَالُوهَ قِيمًا وَقَعَلُم مُعْمُونَ ﴾ "ا

وبناء على ذلك كله اشتطوا في تعصيهم، فذكروا أن من استثنى في إيهانه فقد كفرا وفرعوا عليه أنه لا يجوز للحنفي أن يتزوج بالمرأة الشافعية! وتسامع بعضهم -زعموا -فأجاز ذلك دون العكس، وعلل ذلك بقوله: تنزيلاً لها منزلة أهل الكتاب! وأهرف شخصاً من شيوخ الحنفية خطب ابت رجل من شيوخ الشافعية، فأبى قائلاً: لولا أنك شافعي! فهل بعد هذا بجال للشك في أن الخلاف حقيقي؟ ومن شاء التوسع في هله

 <sup>(</sup>١) سورة الأنفال، آية: ٢-٤

<sup>(</sup>٢) سورة النسام آنة: ١٢٢

ولي بيان مذهب مرجنة الفقهاء \_\_\_\_\_

المسألة فليرجع إلى كتاب شيخ الإسلام ابن تيمية: (الإيبان) فإنه خبر ما ألف في هذا الموضوع)(١٠).



 <sup>(</sup>١) العقيدة الطحاوية، شرح وتعليق، ص (٤٢) وما يعدها. وملعب شيخ الإسلام في هذه المسألة، صبق بيانه قريبا، وتضمن الإحالة على مواضع من كتابه (الإيمان).



# الفَصْيِلُ السِّنَابِغِ

سمات الإرجاء المعاصر

وفيه ثلاثة مباحث:

١. حول ما ينسب إلى المرجثة من أنه لا يضر مع الإيهان ذنب

٢. حول قول بعض السلف: من قال: الإيهان قول وعمل يزيد وينقص

فقد برئ من الإرجاء

٣. مقالات الإرجاء في هذا العصر



#### البحث الأول: حول ما ينسب إلى المرجئة من أنه لا يضر مع الإيمان ذنب

اشتهر على السنة كثير من الناص أن المرجنة هي الفرقة التي تقول: لا يضر مع الزينة ولا يتول: لا يضر مع الإيان ذنب، كما لا ينفع مع الكفر طاعة، وهذا القول وإن نسب إلى بعض المرجنة، عالية من أهل العلم قد ذهب إليه، ونسبته إلى مقاتل بن سلمان كذب علم.

قال شيخ الإسلام فلاه : (وأما ما يذكر عن غلاة المرجنة أنهم قالوا: لن يدخل النار من أهل التوجيد أحد، فلا نعرف قائلا مشهورا من المنسوبين إلى العلم يذكر عنه هـذا القولي\".

وقال: (وهذا قد يكون قول الغالبة الذين يقولون: لا يدخل النار من أهمل التوحيد أحد، لكن ما علمت معيناً أحكي عنه هذا القول، وإنها الناس يحكونه في الكتب ولا يعبّنون قائله، وقد يكون قول من لا خلاق له، فإن كثيرا من الفساق والمنافقين يقولون: لا يضر مع الإيمان ذنب أو مع التوحيد، ويعض كلام الرادين على المرجئة وصفهم حذا)"،

والخطر الذي يكمن من شيوع هذه المقالة، هو ظن كثير من الناس أن من برئ من هذا فقد برئ من الإرجاء، وظنهم أن الإرجاء قول متهافت ظاهر البطلان، لا يمكن أن

<sup>(</sup>١) انظر: شرح المواقف، للجرجاني (٢٨/٤).

<sup>(</sup>٢) مجموع الفناوي (٧/ ٤٨٦).

<sup>(</sup>٣) السابق (٧/ ١٨١)، وشرح الأصفهائية ص (١٨٢).

يقول به أحد قرأ القرآن، ونظر في السنة، وعرف شيئا من نصوص الوعيد؛ فإنَّ كون المسلم الموحد قد يدخل النار بذنبه، تواتر تواترا يفيد العلم الضروري.

ولو كان الإرجاء منحصرا في هذه القالة المتهافتة، لما ذهب إليه جمع من العباد والزهاد، والفقهاء والنظار، من أمثال طلق بن حبيب، وذر بن عبد الله، وحماد بن أبي سليان، وأبي حنيفة النميان بن ثابت، وأبي الحسن الأشعري في أحد قوليه، وأبي منصور للماتريدي، ومن تبمها من الأشاعرة والماتريدية، وفيهم خلق كثير من الحنفية والمالكية والشافعة، ومعفى الحنابلة.

وهذا الجهل بحقيقة الإرجاء، ومقالات المرجقة أدى إلى شبيوعه وانتشاره، وتبني كثيرً من المتأخرين له، حتى دخل على بعض المتسيين للحديث والسنة في هذه الأزمنة، كها دخل على من قبلهم عن يصرح بالبراءة من قول المرجئة، مع نصره لشي، من مقالاتهم.

وأنا أسوق إليك شواهد، تدل على ما ذكرت:

١- قال الملاعلي القاري هج في الدفاع عن أبي حنيفة هج : (ثم المرجنة المذعة من المبتدعة للبسوا من القدرية، بل هم طائفة قالوا: لا بضر مع الإيهان ذنب، كها لا ينفع مع الكفر طاعة. فؤ عموا أن أحدا من المسلمين لا يعاقب على شيء من الكبائر، فأين هذا الإرجاء؟! ثم قول أبي حنيفة هج مطابق لنص القرآن، وهو قوله تعالى: ﴿ إِنْ أَلْهَا لَا

يُغَيِّرُ أَن يُغْرَلُوا بِدِ. وَيَغَيِّرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمِن يَشَاءً ﴾ (") بخلاف المرجنة حيث لا بجعلون الذنوب مما عدا الكنم تحت المشيئة... ثم اعلم أن مذهب المرجنة أن أهل النار إذا دخلوا النار ظاهم يكونون في النار بلا عذاب، كالحوت في الماء، إلا أن الفرق بين الكافر والمؤمن أن للمؤمن استمناعا في الجنة، يأكل ويشرب، وأهل النار في النار ليس لهم استمناع أكل وشرب، وهذا القول باطل بالكتاب والسنة وإجماع الأمة من أهل السنة والجماعة ومسائر المندعة)".

٢ - وقال أبو البقاء الكفوي مخته: (المرجنة: هم الذين يحكمون بأن صاحب الكبيرة لا يعذب أصلحب الكبيرة لا يعذب أصلاء وإنها العذاب للكفار. والمعتزلة جعلوا عدم القطع بالعقاب وتفويض الأمر إلى الله تعالى، يغفر إن شاء على ما ذهب إليه أهل الحق- إرجاء، بمعنى أنه تناخير للأمر، وعدم الجزم بالثواب والعقاب، وبهذا الاعتبار، جعل أبو حنيفة من المرجنة) "".

قلت: فهذا الظنُّ- مع الاعتقاد المخالف للسنّة-، حل هؤلاء على تبرثة أبي حنيفة من الإرجاء، ولو كان مصرحا بأن الإيهان هو الإقرار والتصديق فقط، وأنه لا يزيد ولا يغضر!

٣- وقال شيخ الإسلام على معلقا على قول ابن الصلاح على: (ثم إن اسم الإيمان

 <sup>(</sup>١) سورة النساء، آية: ٤٨، ومقصود المؤلف أن أبا حنية فلا سعي مرجنا لتأخيره أمر صاحب الكبيرة إلى
 اللبيئة، كما نقل ذلك عن القونوي، قبل أسطر من كلامه هذا.

<sup>(</sup>٢) شرح الفقه الأكبر ص (١٠٤) وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) الكلبات، ص (٣٥٠).

\_\_\_\_\_ الباب الثاني: الفصل السابع \_\_\_\_\_

يتناول ما فسر به الإسلام في هذا الحديث وسائر الطاعات؛ لكونها ثمرات للتصديق الماطن الذي هو أصل الإيان ومقوبات ومتمات وحافظات له):

(وقول القائل: (الطاعات ثمرات التصديق الباطن) يراد به شيئان:

يراد به أنها لوازم له، فمتى وجد الإيمان الباطن وجدت. وهذا مذهب السلف وأهل السنة.

ويراديه أن الإيهان الباطن قد يكون سببا، وقد يكون الإيهان الباطن تاما كاملا وهي لم توجد، وهذا قول المرجمة من الجهمية وغيرهم. وقد ذكرنا فيها تقدم أنهم غلطوا في ثلاثة أوجد...).

إلى أن قال: (وكثير من المتأخرين لا يعيزون بين مذاهب السلف وأقوال المرجئة والجهمية؛ لاختلاط هذا بهذا في كلام كثير منهم عن هو في باطنه يرى رأي الجهمية والمرجئة في الإيان، وهو معظم للسلف وأهل الحديث، فيظن أنه بجمع بينهها، أو يجمع من كلام أمناله وكلام السلف) (١٠)

فهذا ببين أهمية الوقوف على مقالات المرجئة، وتمييزها عن مقالات أهل السنة، حتى لا يقع الخلط بينها.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاري (۷/ ۲۹۱ - ۲۹۴).

### البحث الثاني: حول قول بعض السلف: من قال: الإيمان قول وعمل

### يزيد وينقص فقد يرئ من الإرجاء

هذه المقولة السلفية النافعة، تُقلت عن غير واحد من الأثمة، منهم أبو عبد الله أحمد بن حنبل علام، فقد روى الخلال بإسناده إلى إسهاعيل بن سعيد قال: سألت أحمد عمن قال: الإيمان يزيد وينقص؟ قال: هذا برىء من الإرجاء (١٠).

وقال البربهاري ﴿ فَعَدْ: (من قال: الإيمان قول وعمل، يزيد وينقص، فقد خرج من الارحاء كله، أو له و آخد و)(١).

وهذه المقولة اغتربها بعض المتعالمين، ممن خلط بين قول السلف، وقول المرجئة في باب الإيمان والكفر، فزعم أن الإيمان قول وعمل يزيد وينقص، ثم قال: لا يكفر بقول أو عمل! ولا يكفر بترك العمل! وهذا من أعظم المخالفة لكلام السلف.

فهذه المقولة (حق و لا شك، لكن على فهم قاتليها، وهو أن العمل والقول والاعتقاد أركان في الإييان، لا يجزئ أحدها عن الآخر، وإلا فمن قال ذلك وهو لا يرى أعال الجوارح ركنا في الإيان، أو قال ذلك وهو يحصر الكفر في التكذيب والاستحلال، فإنه قد نطق بها قاله السلف في تعريف الإيبان، لكن لا على الوجه الذي أرادوه... و لهذا حذر أهل العلم من بعض الكتب وأنها تدعو إلى مذهب الإرجاء، مع تبنيها أن الإيمان

<sup>(</sup>١) السنة للخلال (٣/ ٨٦٢) رقم ١٠٠٩

<sup>(</sup>٢) شرح السنة، للربياري، ص (١٢٣).

قول وعمل، يزيد وينقص)(١).

وقد أشرت في مقدمة البحث إلى تطور البدع، وأن من المرجنة من قال بالزيادة والنقصان، وبأن الممل شرط كيال للإيهان، كيا هو صفحب متأخري الأشاعرة، مع حصر هم للكفر في الجحود والكذيب، فهل يجتج أحد يقول أحمد ظاهر السابق على أن هؤ لاء قد يرنوا من الإرجاء ا<sup>(7)</sup>

وأبلغ من ذلك أن يقال: قد وجد من المرجئة من يقول: الإيمان قول وعمل!

قال الإمام حرب الكرماني فحقد : (وسمعت إسحاق يقول: أول من تكلم بالإرجاء زعموا أن الحسن بن عمد بن الحقيق، ثم غلت المرجقة حتى صار من قولهم: أن قوما يقولون: من ترك الكتوبات، وصوم رمضان، والزكاة، والحج، وعامة الفرائض، من غير جحود بها أنا لانكفره، يرجى أمره إلى الله بعد؛ إذ هو مقر. فهؤلاء المرجنة الذين لاشك فهم. ثم هم أصناف

منهم من يقول: تحن مؤمنون البتة، ولا يقول: عندالله، ويرون الإيهان قولا وعملا، وهؤلاء أمثلهم.

وقوم يقولون: الإيمان قول، ويصدقه العمل، وليس العمل من الإيمان، ولكن

المحق الواسطية للشيخ علوي بن عبد القائد السقاف، ص (٢٦٥) مطبوع مع شرح الواسطية
 للهراس، وانظر تمذير أهل العلم من الكتب الداعة للإرجاه، في ملاحق البحث.

 <sup>(</sup>۲) ومن الرجنة من قال: (الإيمان يتبعض ويتفاضل أهله) وهذا مذهب أصحاب محمد بهن شبيب، انظر:
 مقالات الإسلامين (۱/ ۱۸ ۵)، وجموع الفتاوي (۷/ ۱۵۵).

الممل فريضة، والإيمان هو القول، ويقولون: حسناتنا متقبلة، ونحن مؤمنون عند الله، وإيهاننا وإيمان جبريل وأحد، فهؤلاء الذين جاء فيهم الحديث أنهم المرجئة التي لعنت على لسان الإنساء) ("أ.

فهذه طائفة من المرجنة، كانت تقول: الإيبان قول وعمل، ولم تخرج بذلك من الإرجاء.

إن القول بأن الإيمان قول وعمل، يعني إثبات أمرين لا نزاع فيهما بين أهل السنة:

الأول: أنه لا يجزئ القول ولا يصح من دون العمل، وهذا مُصرح به من أئمة السلف، وعله إجماعهم، كما سباتي في الباب الثالث إن شاء الله.

الثاني: أن الكفر يكون بالقول، والعمل، كما يكون بالاعتقاد والترك، على ما سبق سانه ، أدلته.

فالمخالف في هذا، أو في بعضه، مخالف لأهل السنة، موافق للمرجئة، ولو ادعى غير ذلك.

ومثل هذا يقال فيمن قال: الإيمان قول وعمل، يزيد وينقص، ثم هو يكفّر أهل الإسلام، ويستحل الدماء والأموال، فهو موافق للخوارج، غنالف لأهل السنة، ولو ادعى غير ذلك، فالعبرة بالحقائق والمعاني، لا بالألقاظ والمباني، وإن كمان اللفظ السني

 <sup>(</sup>١) مسائل الإمام أحد بن حنيل وإسحاق بن راهويه، رواية حرب الكرماني، ص (٣٧٧).

واجب الاتباع في هذا الباب<sup>(١)</sup>.

وما ذكره إسحاق علا من غلو المرجئة، وزعمها إسلام تارك عامة الفرائض، هو ما يدندن حوله اليوم بعض المعاصرين، ويزعمون أنه قول السلف!

والمقصود أنه يقع الخلط بين كلام أهل السنة، وكلام غيرهم، عند بعض الناس، فيأخذون من هذا ومن هذا، وقد يجمعون بين المتناقضات، ويخلطون بين المقالات، على غير بصرة، فيكون من أقو الهم:

 الإيان قول باللسان واعتقاد بالجنان، وعمل بالأركان، لكن الكفر لا يكون إلا بالقلب، دون البدن.

 ٢ - الإيمان قول وعمل، وتارك العمل بالكلية -مع القدرة والتمكن- مسلم موحد.

٣- الإيان قول وعمل، والكفر يكون بالقول والعمل، لكن لا يكفر المعين إلا إذا اعتجار المعين إلا إذا اعتجار المعين المعين المعالم، المخالفة لل عليه أهل العلم والسنة.

قال الشيخ صالح الفوزان حفظه الله مشيرا إلى هذا التلفيق بين كلام أهـل السنة، وكلام غيرهم: (وهناك فوقةٌ خامسة ظهرت الآن، وهُم الذين يقُولون إن الأعيال شرطٌ في

<sup>(</sup>۱) انظر: صر ۲۸۰

كمال الإيمان الواجب، أو الكمال المُستحب)(١٠).

وقال حفظه الله: (وهذا يدل على بطلان قول من يقول: إن من قال كلمة الكفره أو عمل الكفر، لا يكفر حتى يعتقد بقلبه ما يقول ويفعل. ومن يقول: إن الجاهل يعذر مطلقا، ولو كان بإمكانه أن يسأل ويتعلم، وهي مقالة ظهرت ممن يتسبون إلى العلم والحديث في هذا الزمان)<sup>(1)</sup>.

وسئل حفظه الله: (هل تصح هذه المقولة: أن من قال الإيمان قول وعمل واعتضاد يزيد وينقص، فقد برئ من الإرجاء كله حتى لو قال: لا كفر إلا باعتماد وجحود؟

فأجاب: هذا تناقض لأنه إذا قال: لا كفر إلا باعتقاد أو جحود، فهذا يناقض قوله: إن الإيهان قول باللسان، واعتقاد بالقلب، وعمل بالجوارح.

لأنه إذا كان الإيان قولا باللسان، واعتفادًا بالجنان، وعملاً بالجوارح، وأنه يزيد بالطاعة، وينقص بالمعسة، فعمناه أن من تخل عن الأحيال نبائيًا فإنه لا يكون مؤمنًا؛ لأن الإيان مجموع مذه الأشياء ولا يكفي بعضها. والكفر ليس مقصورًا على الجحود، وإنها الجحود نوع من أثواعه، فالكفر يكون بالقول، وبالفعل، وبالاعتقاد، وبالشك، كها ذكر العلهاء ذلك. وانظر باب أحكام المرتد من كتب الفقه) ".

 <sup>(</sup>١) التعليق المختصر على القصيدة النونية (٢/١٤٧) وما بعدها، وقد سبق بتهامه، ص ١٤

<sup>(</sup>٢) شرح كشف الشبهات، ص (٥٥)، وانظر كلاما مها له، سبق ص ١٥٣

 <sup>(</sup>٣) مسائل في الإيبان، أجاب عنها الشيخ صالح الفوزان، اعتى بإخراجها الأخ عبد الرحن بن عمد الهرفي،
 ص (٢٣).

#### الميحث الثَّالث: مقالات المرجنة المعاصرة

تأكيداً لما سبق من أن البدع تنظور، وتتخذ أشكالا والوانا جديدة من الانحراف، ورغبةً في تحذير أهل الإيبان، من مقالات المرجنة الذين تلاعب بهم الشيطان، فقد رأيت أن أسرد من مقالاتهم ما هو موجود في هذه الأؤمنة، عا جزم أهل العلم بأنه من كلام للرجنة، الذي خالفت به أهل المسنة.

الإيبان هو التصديق والإقرار، وهذا مذهب مرجنة الفقهاء، وإليه ذهب جماعة من
 الماتريدية والأشاعرة، وهو مقرر في كثير من المعاهد والجامعات.

٢- الإيمان هو النصديق فقط، وقول اللسان شرط لإجراء الأحكام في الدنياء فمن صدق بقلبه و الدنياء فمن صدق بقلبه و لمن بقلبه و المناعرة و المناعرة بقلبه و لمناعرة بالمناعرة و المناعرة بالمناعرة و المناعرة و المناعرة و المناعرة و المناعرة و المناعرة بالمناعرة و المناعريم بشون عمل القلب من الإذعان و الانقياد، و يجعلونه نفس التصفيق، إلا أن متأخريهم بشتون عمل القلب من الإذعان و الانقياد، و يجعلونه نفس التصديق، كما سبق.

٣- الإيبان تصديق بالقلب، وعمل بالقلب، دون الجوارح، وهو قول عامة المرجئة، إلا
 جها ومن وافقه، كما بين شيخ الإسلام فظع (١٠).

٤ - الإبهان لا يزيد ولا ينقص، وهو قول المرجئة الأوائل، وبه يقول أكثر الماتريدية اليوم.

٥ - الكفر هو التكذيب، والجحود، وليس شيء من الأقوال أو الأعمال كفرا بذاته، لكن

(١) انظر: ص ٥٨ من هذا البحث.

من الاقوال والأعيال ما جعله الشرع علامة على الكفر. وهذا مذهب أبي الحسين الصالحي، وابن الراوندي، وبشر المريسي، وهو قول الأشاعرة والمائريدية، كيا سبق "" وأسوأ منه ما ذهب إليه بعض المعاصرين، من أنه لا يكفر من قال الكفر أو عمله، (لأن أولئك قالوا: بأن الفعل والقول يكون علامة على الكفر، بعث يحكم عليه بالكفر لفعله أو قوله، في أحكام الدنيا دون أحكام الآخرة، وأما المتأخرين أخف من قول المرجدة فيها، مما يعني إبطال حد الردة. لكن قول هؤلاه المتأخرين أخف من قول المرجدة المتقدمين من وجه آخر، وهو إدخال العمل في مسمى الإيان المطلق، فإن المرجنة الأولؤ لا يدخلون العمل في مسمى الإيان المطلق، فإن المرجنة الأولؤ لا يدخلون العمل في مسمى الإيان المطلق، فإن المرجنة

٦- الكفر لا يكون إلا في القلب، لكنه لا ينحصر في التكذيب، بل يدخل فيه ما يناقض
 عمل القلب، كالاستكبار وعدم الخضوع، والاستخفاف والعداوة والبغض، وهذا قول
 يعض المرجنة، كأنباغ بونس السمري، وأي معاذ التومني<sup>77</sup>.

٧- الكفر لا يكون إلا بالاعتفاد، ويريدون بالاعتفاد: التكذيب، أو الاستحلال، فبرجع إلى قول الأشاعرة والمازينية السابق. وهو من مقولات غلاة المتصوفة -أيضا- وينسجم مع قولهم: إن دعاء الأموات والذبح والنذر لهم لا يكون كفرا، إلا مع اعتفاد النفع والفمر فيهم، استقلالا!

<sup>(</sup>١) انظر: مقالات الإسلاميين (١/ ٢١٤، ٢٢٢)، ص ٢٠٢، ٢٥٣، ٢٥٣، ٢٥٣ من هذا البحث.

 <sup>(</sup>٢) حقيقة الإيمان ويدع الإرجاه في القديم والحديث، د. سعد بن ناصر الشئري، ص (٢٣).

<sup>(</sup>٣) مقالات الإسلاميين (١/ ٢٢٢، ٢٢٤).

٨- الكفر يكون بالقول وبالفعل، لكن لا يكفر المعيّن إلا إذا اعتقد الكفر، وهذه حيلة ظاهرة على اشتراط الاعتقاد في التكفير، فلا فرق بين هذا وبين قولهم: الكفر لا يكون إلا بالاعتقاد، وهو مذهب المرجئة، كما سبق؛ لأن اعتقاد الكفر كفر في حد ذاته، ولو كان القول أو الفعل كفرا-عند هذا المخالف- لم يحتج إلى وجود مكفّر آخر، وإلا كان ذكره عينا، وهو قد جمه شرطا!

٩- من سب الله تعالى، أو سب نيه هي الا يكفر إلا إذا استحل ذلك. وإليه ذهب بعض الفقهاء كالقاضي أبي يعلى، (وإنها أوقع من وقع في هذه المهواة ما تلقوه من كلام طائفة من متأخري الشكلمين، وهم إلجهية الإناث، الذين ذهبوا مذهب الجهمية الأولى، في أن الإيان هو جرد التصديق الذي في القلب وإن لم يقترن به قول اللسان، ولم يقتض عملا في القلب ولا في الجوار ص\(^\).

١٠ - اشتراط الاستحلال للتكفير بالمكفرات القولية والعملية، كسب الله، والسجود للصنم، ودعاء الأموات، وحقيقته حصر الكفر في الاعتقاد، وبيان ذلك، أن من قال هذا نقد جعل الأقوال والأعيال الكفرية، يعنزلة المعاصي، كالزنا وشرب الحمر، وجعل وجودها غير مؤثر في التكفير، بل المؤثر هو اعتقاد حلها، فأل الأمر إلى حصر الكفر في

١١- لا يكفر أحد إلا أن يقصد الكفر، ويريده، وينشرح صدره به، وهذا قول مخالف

الصارم المسلول (٣/ ٩٦٠).

\_\_\_\_ سعات الارحاء المعاصر \_\_\_\_\_

للكتاب والسنة والإجماع، كما سبق، ومؤداه حصر الكفر في القلب، وهو مذهب المرجنة (١٠). وقد يقول بعضهم:

١٢ - الكفر يكون بالقول وبالفعل ، لكن من شروط التكفير: قصد الكفر ، فيرجع إلى ما
 قبله ، من غير شك ، لأنه إن كان القول كفرا ، في ذاته ، لم يحتج إلى مكفّر شان ، وهو قصد
 الكفر ، أو إدادته .

١٣ - الكفر يكون بالقول أو الفعل، لكن من فعل ذلك لشهوة، أو لعرض من الدنيا: لم
 يكفر، وهذا كسابقه؛ لأن حقيقته اشتراط اعتفاد الكفر، أو قصده، وجعل ذلك هو
 الموجب للتكفير، وقد مفني بيان بطلان هذا القول(").

٤١- ترك العمل الظاهر بالكلية ليس كفراء وهذا قول المرجئة - كيا صرح سفيان، وإسحاق - وهو مبني على قولهم في نفي التلازم بين الظاهر والباطن وظنهم أن الإيبان بيستقر في القلب، من غير أن يظهر أثره على الجوارح، وسيأتي بسط الكلام في هذه المائة، وقد حذرت اللجنة الدائمة للإفتاء من بعض الكتب التي ذهبت إلى الحكم بإسلام من ترك جميع العمل الظاهر، واعتبرت ذلك إخراجا للعمل من حقيقة الإيبان الشرعي، وأنه مذهب المرجئة، ومثلة قولهم:

١٥ - عمل الجوارح شرط كيال للإيمان، وليس ركنا أو جزءا أو شرط صحة لإيمان

<sup>(</sup>۱) انظر: صر ۲۰۱

<sup>(</sup>٢) انظر: صر١٤٧

القلب، وهذا مذهب الأشاعرة، كما سبق بيانه (١).

١٦ عمل الجوارح ركن في الإيمان، لكن تارك، بالكلية - من غير عدر - مسلم تحت
 الشيئة. ولا فرق بين هذا وبين الذي قبله إلا في اللفظ، وقد حذرت اللجنة الدائمة من

أحد الكتب التي تبنت ذلك، واعتبرته داعيا إلى مذهب المرجثة المذموم.

اترك الصلاة ليس كفرا؛ لأن الكفر عمل قلب، وليس عمل بدن، أو لأن الكفر لا
 يكون إلا بالقلب، وهذا هو قول المرجئة، وأما من لم يكفر تارك الصلاة، اعتمادا على

النظر في الأدلة، مع التسليم بأن الكفر يكون بالقول والفعل، فليس بمرجئ (١٦).

#### تنبيه

ما سبق من أقوال المرجنة، قد يخفى أمره على بعض الناس، أو يوجد في زلات بعض المتسويين إلى العلم، فيقلده فيه غيره، مع كراهت للإرجاء، وذمه للمرجنة، فلا يقال: إنَّ كُلِّ من دان بشيء من هذا، فهو مرجئ بإطلاق، ولكن يقال: هذا القول قول المرجنة، والقاتل به وافق المرجنة في كذا، أو دخلت عليه شبهة الإرجاء، وهو إن كان معذورا باجتهاد أو تأويل قائف ينفر له، وإن كان جاملا لم تقم عليه الحجة، فلا يبدّع ولا يفتق، بل يدعى إلى الحق، وبين له الصواب، وهذا من الإنصاف والعدل الذي المرت

<sup>(</sup>۱) انظر:ص ۲۳۳

<sup>(</sup>٦) وتنظر: ملحق الواسطية، للنسخ علوي السقاف، ص (٩٦٣) نقد ذكر ثلاث عشرة جلمة، من قال بها، نقد قال بالإرجاء، أو دخلت عليه نسبه، وانظر أيضا: حقيقة الإيهان وبدع الإرجاء أي القديم والحديث، ص (١٦) وعائدًا الرساق، فقيها ذكر كثير من مقالات المرجة.

malada alas Ma Falanci

به، ولذلك لم يقل أحد من أهل العلم- فيها بلغنا- إن القاضي أبا يعل الخنبل فلله مرجى، لموافقه المرجنة- في أحد قوليه- في اشتراط الاستحلال في كفر الساب، بل عُد ذلك منه زنة منكرة، وهفوة عظيمة "، غفر الله له.

ومعلوم أن الفاضل لا تهدر حسناته الأجل خطأ وقع فيه، واعتبر في ذلك بها ذكره المساهدة وفي ذلك بها ذكره المساهدي فقد عن أن زكتت عند أحمد بن حنيل، فذكر إبراهيم بن طههان وكان منكتاً فجلس، وقال: لا ينبغي أن يذكر الصالحون فيتكا، وقال أحمد: كان مرجعاً شدداً على الحمدة؟\*\*



<sup>(</sup>۱) الصارم المسلول (۲/ ۹۲۰).

 <sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء (٧/ ٢٨١). وتوفي إبراهيم بن طهمان سنة ١٦٣هـ وقيل: ١٦٨هـ.



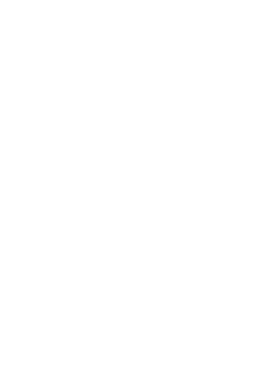
## البّنالِتَـاللَّالِيّن علاقة العل بالإيمان

شتما. على:

الْفَطَيْلُ ۚ لِلْأَوْلُ: التلازم بين الظاهر والباطن

الْفَصْرِ اللَّهَ الَّذِي: إقامة البرهان على أن ترك العمل الظاهر بالكلية ناقض للإيمان

الْفَضْيِلُ اللَّهُ الدِّتْ: نقول عن أهل العلم في منزلة عمل الجوارح وحكم تاركه



الفَطَيْكُ الأَبْوَّلُ

التلازم بيزالظاهروالباطن

وفيه أربعة مباحث:

مفهوم التلازم
 المرجئة وإنكارهم للتلازم

15. 15. 2. 15

٣. أدلة التلازم بين الظاهر والباطن

كفر الإعراض



سبقت الإشارة في مباحث الباب الأول إلى هذا التلازم ()، والمراد هنا بيان مفهومه، وأدلته، والقائلين به، وأنه أحد الفواصل والقواطع بين أهل السنة والمرجنة.

#### المبحث الأول: مفهوم التلازم

المراد بالتلازم هذا: ارتباط الظاهر بالباطن وتأثير كل منها في الآخره بعيث يستحيل وجود إيمان صحيح في الباطن من غير أن يظهر موجّبه ومقتضاه على أعمال الجوارح قولا وعملا، بل حيث وُجد الإيمان في الباطن لزم أن ينفعل البدن بالممكن من أعمال الجوارح، فالعمل الظاهر لازم للإيمان الباطن لا ينفك عنه، وانتفاء الملازم دليل على انتفاء الملزوم، فيستدل بانتفاء العمل الظاهر بالكلية على فساد الباطن.

قال شيخ الإسلام فيمد في بيان مذا التلازم: (وإذا قام بالقلب التصديق به والمحبة له أزم ضرورة أن يتحرك البدن بموجّب ذلك من الأقوال الظاهرة والأعمال الظاهرة. في يظهر على البدن من الأقوال والأعمال هو موجّب ما في القلب ولازم ودليله ومعلوله، كما أن ما يقوم بالبدن من الأقوال والأعمال له أيضا تأثير فيها في القلب، فكل منها يؤثر في الأخر، لكن القلب هو الأصل، والبدن فرع له، والقرع يستمد من أصله، والأصل يثبت ويقوى بفرعه) ("أ.

وقال: (ثم إنه إذا تحقق القلب بالتصديق والمحبة التامة المتضمنة للإرادة لـزم وجـود

 <sup>(1)</sup> ينظر: ص ٦٦- ٧٧ وفيها الكلام على أصل الإيان وفرعه، والعلاقة بين قول القلب وعمله، والمقصود
 من زوال التصديق عند انتفاء عمل القلب

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۷/ ۵۶۱).

الأقعال الظاهرة؛ فإن الأرادة الجازمة إذا اقترنت بها القدرة التامة لزم وجود المراد قطعا، وإنها يتنفي وجود الفعل لعدم كيال القدرة، أو لعدم كيال الإرادة وإلا فمع كياضا بجب وجود الفعل الاختياري)``.

وقال: (وقد بسطنا الكلام على هذه في مسألة الإيهان، وبيناً أن ما يقوم بالقلب من تصديق وحب فه ورسوله وتعظيم، لابد أن يظهر على الجوارح، وكذلك بالعكس، وهذا ليستدل بانتفاء اللازم الظاهر على انتفاء الملازم الظاهر على انتفاء الملازم الباطن، كما في الحديث الصحيح عن النبي هي الجسد مضعة إذا صلحت صلح لها سائر الجسد وإذا فسدت فسد لها سائر الجسد ألا وهي القلب، "كم وكما قال عمر بن الخطاب هيث لمن رآه يعبث في الصلاة: الو خشم قلب هذا لحشعت جوارحه،" أن

ومن هذا الباب قوله تعالى: ﴿ لَا غَيدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَجْرِ يُوَالْدُونَ مَنْ خَاذَ اللَّهِ وَرْسُولُهُ ( اللَّهِ وَقُولَهِ ﴿ وَلَوْ كَانُوا يُؤْمِنُونَ مِاللَّهِ وَٱلنَّهِ \_ وَمَا أُولِ إلَّهِ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۰/ ۲۷۲).

<sup>(</sup>٢) الحديث رواد البخاري (٥٣) ومسلم (١٥٩٩) من حديث النعهان بن بشير بلفظ: ٩.. ألا وَإِنَّ فِي الجَسَيْرِ مُشْخَةً إِذَّ صَلَحَتُ صَلَحَتُ صَلَحَةً مُثَاثِّةً وَإِنَّا فَسَدَتُ تَسَدَّ الجَسَدُ كُلُّةً أَلَا رَعِنَ الفَلْبُ».

<sup>(</sup>٣) المروف أنه من قول سعيد بن السيب، رواه عبد الرزاق في الصنف (٢١,٦١) رقم ٢٠٩٥، وابين أبي شيخ به يقال المراقي في تخريج السنخ الكبرى (٢/ ٢٥). قال العراقي في تخريج الإحياء (١/ ٢٥): وقيد رجل إسبح، وضعفه الألبال في يؤراه الفليل (٢/ ٤٦) رقم ٢٧٧. ويبروى مروعا من حديث أبي مؤوما من حديث أبي مورية ختت ، وهو موضوع كما قال الألباق.

<sup>(</sup>٤) سورة المجادلة، آية: ٢٢

\_\_ التلازم بين الظاهر والباطن

مَا تَخُذُوهُمْ أَوْلِيَّانَهُ<sup>(()</sup>، وقوله: ﴿وَلَوْ أَرْادُوا ٱلْخُرُوجُ لِأَعْدُواْ لَهُ عُدُهُۗ﴾ ۚ فإن الإرادة التي في القلب مع القدرة توجب فعل المراد، والسفر في غزوة بعيدة لا يكون إلا بعدة)<sup>(77</sup>.



(١) سورة المائدة، آية: ٨١

(٢) سورة التوبة، أية: ٤٦

(٣) الجواب الصحيح (١/ ٤٨٧) وما يعدها.

## المبحث الثاني: المرجنة وإنكارهم للتلازم

المرجنة الذين أخرجوا العمل من الإيان، لا ينازع كثير منهم في أن العمل تمرة للإيان الباطن، ولكنهم ينازعون في كونه لازما له، ومن سلّم منهم بالثلازم كمان النزاع معه لفظها، كيا سبق.

وفي بيان إنكار المرجمة للتلازم بين الظاهر والباطن، يقول شيخ الإسلام فخد: (فإن المرجنة لا تدازع في أن الإيهان الذي في القلب يدعو إلى فعل الطاعة، ويقتضي ذلك، والطاعة من ثمراته ونتائجه، لكنها تنازع هل يستلزم الطاعة؟\".

وقال عُند: (وقول القائل: الطاعات ثمرات التصديق الباطن، يراد به شيئان:

يرادبه أنها لوازم له، فعنى وجد الإيهان الباطن وجدت، وهذا مذهب السلف وأهل السنة.

ويراد به أن الإيهان الباطن قد يكون سببا، وقد يكون الإيهان الباطن تاماً كاملاً وهي لم توجد، وهذا قول المرجنة من الجهمية وغيرهم)<sup>(1)</sup>.

فتأمل هذا الكلام الواضح البين، من هذا الإمام العلَّم علام، لعل الله أن يسير بصيرتك، وتميز بين كلام أهل السنة والمرجعة.

وقال ﴿ النَّالَثُ [أي من أغلاط المرجنة]: ظنهم أن الإيمان الذي في القلب

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى (۷/ ۵۰).

<sup>(</sup>٢) السابق (٧/ ٣٦٣).

يكون تاما بدون شيء من الأعمال، وهذا يجعلون الأعمال ثمرة الإيمان ومقتضاه، بمنزلة السبب مع المسبب، ولا يجعلونها لازمة له. والتحقيق أن إيمان القلب التام يستلزم العمل الظاهر، وحسبه لا عمالة. ويمتنع أن يقوم بالقلب إيمان تنام بدون عصل ظاهر، ولهذا الظاهر، ولهذا أن يقولوا: وجل ق قليه من الإيمان مثل ما في قلب أي بكر وعمر، وهو لا يسجد لله سجدة، ولا يصوم رمضان، ويزني بأمه واخت، ويشرب الحمر نهار ومضانا؛ يقولون: هذا مؤمن تام الإيمان. فيقى سائر المؤمنين يكرون ذلك غاية الإنكار) (١٠).

وقال ﷺ: (وأما إذا قرن الإيمان بالإسلام، فإن الإيمان في القلب والإسلام ظاهر، كما في المسند عن النبي 義 أنه قال: •الإِسْكَامُ عَكَرْيَةٌ وَالْإِيمَانُ فِي الْفَلْبِ والإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله والبعث بعد الموت وتؤمن بالقدر خيره وشره•<sup>011</sup>.

ومتى حصل له هذا الإيمان، وجب ضرورة أن يحصل له الإسلام الذي هو الشهادتان والصلاة والزكاة والصبام والحج؛ لأن إيانه بالله وملائكته وكتب ورسله يقتفي الاستسلام لله والانقباد له، وإلا فمن المنتع أن يكون قد حصل له الإقرار والحب والانقباد باطنا، ولا يحصل ذلك في الظاهر مع القدرة عليه، كما يمتنع وجود الإرادة الجازءة مع القدرة بدون وجود المراد.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ۲۰٤).

 <sup>(</sup>٣) رواء أحد (١٤٠٤) من حديث أنس فضه، وليس فيه: "والإيران أن تؤمن بانه...". والحديث ضعفه شعيب الأرزوط في تحقيق المستد، والألياني في ضعيف الجامع الصغير (٢٢٨٠).

وبيذا تعرف أن من آمن قلبه إيهانا جازما استم أن لا يتكلم بالشهادتين مع القدرة، فعدم الشهادتين مع القدرة مستلزم انتفاء الإيهان القلبي النام. وبهذا يظهر خطأ جهم ومن اتبعه في زعمهم أن بجرد إيهان بدون الإيهان الظاهر ينفع في الآخرة، فإن هذا متندع؛ إذ لا بحصل الإيهان النام في القلب إلا ويحصل في الظاهر موجّبه بحسب القدرة، فان من المنتم أن يجب الإنسان غيره حبا جازما وهو قادر على مواصلته و لا يحصل منه حركة ظاهرة إلى ذلك\".

وقال: (والمرجنة المتكلمون منهم والفقهاء منهم يقولون: إن الأعمال قد تسمى إيمانا بحازا؛ لأن العمل ثمرة الإيمان ومقتضاه، ولأنبا دليل عليه)"".

فهذا حال المرجئة قديها، ينفون الثلازم، ويتصورون وجود إيمان القلب التام، بل الكامل مع انتفاء العمل الظاهر.

وأما من قال بالإرجاء من المعاصرين أو دخلت عليه شبهته، فقد اضطربوا في هذه المسألة، فمنهم من يشبت التلازم بين الظاهر والباطن لفظا، وينفيه حقيقة، فيحكم بإسلام تارك المعمل الظاهر كله، ويتصور وجود الإيبان المنجي في القلب مع انتفاء المعا.

ومنهم من يزعم أن التلازم إنها يقع مع الإيهان الكامل فحسب، فإذا كمل الإيهان في

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ۵۵۳).

<sup>(</sup>٢) السابق (٧/ ١٩٥).

التلازم بين الظاهر والباطن \_\_\_\_\_

القلب استلزم العمل الظاهر، أما أصل الإبيان فيمكن أن يوجد في القلب (قولا وعملا) دون أن يظهر مقتضا، على أعيال الجوارح.

وسيأتي بيان الشبهة التي أوقعتهم في هذا الانحراف، وجوابها.

والمقصود هنا التأكيد على أن القول بنفي المثلازم مأخوذ عن المرجنة من الجهمية وغيرهم، وأن المرجنة لا تنازع في كون العمل الظاهر ثمرة ودليلا على ما في الباطن، لكنها تنازع في كونه لازما.



## البحث الثَّالث: أدلة التلازم بين الظاهر والباطن

وقد دل على هذا التلازم أدلة كثيرة من الكتاب والسنة والأثر، منها:

١- قول تعالى: ﴿وَلَوْ كَانُواْ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالنِّينِ وَمَآ أَمْزِلَ إِلَيْهِ مَا أَتَّخَذُوهُمْ أَوْلِنَا تَهُ\*''.

فالإيهان في الباطن يستلزم عداوة الكافرين وترك موالاتهم في الظاهر.

٣- قوله تعالى: ﴿لاَ غَيدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ اللَّاجِرْ يُوَادُونَ مَنْ حَدَّا اللّهَ وَرَسُولُهُ، وَلَوْ كَانُوا مَانَا مُمْ أَوْ أَبْنَا مُمْ أَوْ إِخْرَتُهُمْ أَوْ غَيْمِرَجُمْ أَوْلَئِكِ كَتَبَى قَلُومِهُ الإيمنن وَأَنْدَهُم بِرُوحٍ يَنْهُ تُولِدُ جَلَّهُمْ جَنْسَتِخْرِى مِن غَبِّنا الأَنْهُرُ حَلْهِينَ فِيهَا تُرضَى
الله عَنْمُ وَرَسُوا عَنْهُ أَوْلَئِكَ عِرْبَ اللهِ الْحَرْبَ اللهِ هُمْ الْفَلْحُونَ ﴾".

قال شيخ الإسلام فيخد: (ولما كانت الاقوال والأعيال الظاهرة لازمة ومستلزمة للاقوال والأعيال الباطنة، كان يستدل يها عليها، كها في قوله تعالى: ﴿إِلَّا يَجُدُ فَوْمَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْبِرِ الْاَجْرِ يُوَاتُّونِ مَنْ حَاذَّ اللَّهَ وَرَسُولُهُ. وَلَوْ كَانُواْ ءَابَاءَهُمْ أَوْ أَنْهَاءُهُمْ أَوْ إِخْوَاتُهُمْ أَوْ غَنْهِيْمَ مُّ أُولَئِكَ كَنْتِ في قُلُومِمُ الإيمنين وَأَنْدُهُم يُرُوحٍ يَنْهُ فأخير أن من كان مؤمنا بالله واليوم الآخر لا يوجدون مولدين لأعداء الله ورسوله، بل نفس الإيان ينافي مودم، فإذا حصلت الموادة دل ذلك على خلل الإيمان وكذلك قوله:

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، آية: ٨١

<sup>(</sup>٢) سورة المحادلة، آية: ٢٢

﴿وَرَىٰ كَثِيرًا بِنَهُمْ يَتَوَلُّونَ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا ۚ لِبِسْ مَا فَلَمْتَ لِمُلَّا أَنْفُسُهُمُ أَن سَجْط اللَّهُ عَلَيْهِ وَقِى النَّفَالِ هُمُ عَلِيهُ وَنَ فَي وَلَوْ كَانُوا الْمُؤبِنُونَ بِاللَّهِ وَالنَّهِيَ وَمَا أُولِنَا إِنْهُ مَا اتَّكُنُوهُمْ أَوْلِيناً ﴾ (٣.

وقال عَلاه: (والله سبحان في غير موضع بين أن تُحقيق الإيمان وتصليفه بها هو من الأعبال الظاهرة والباطنة، كقول: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِثُونَ ٱلْفِينَ إِذَا وَكُمْ ٱللَّهُ وَجِلْتَ قُلُومُهُمْ وَإِنَّهَا اللَّهُ وَمُونَ اللَّينَ إِذَا وَكُمْ ٱللَّهُ وَجِلْتَ قُلُومُهُمْ وَإِنَّهَا اللَّهُ وَمُونُونَ اللَّهِ عَلَيْهِمَ المِنْسَا وَعَلَى رَبَهِمْ يَعَرَّكُونَ حَمَّا اللَّهِ عَلَيْهِمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَمُونُونَ حَمَّا أَلَهُ وَمُونُونَ فَهُونُونَ حَمَّا أَلَهُ وَيَعْوِنَ اللَّهُ وَمُونُونَ حَمَّا أَلَهُ وَمُنْ وَاللَّهِ وَمُنْ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَمُنْ وَاللَّهِ وَمُنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمُنْ وَعَلَيْكُمُ وَاللَّهُ وَمُنْ وَمُ وَاللَّهُ وَمُنْ وَاللَّهُ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ اللَّهُ وَمُنْ وَمُنْ أَنْ وَمُونُ وَلَا تَعْلَى اللَّهُ وَمُنْ وَلَا عَلَيْكُمُ وَلِي اللَّهُ وَمُنْ وَلَيْعُونَ مُنْ اللَّهُ وَاللَّمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْكُونَ وَاللَّهُ وَلَيْ وَاللَّهُ وَلَهُ وَمُنْ وَاللَّهُ وَلَهُ وَلَا لَهُ وَلَا مُعَلِّلًا وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَلَهُ وَمُونُونَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِمُونَ وَاللَّهُ وَلَا مُعَلِّلًا وَلَا مُعَلِّمُ وَلِمُونَ وَمُنْ اللَّهُ وَمُنْ وَمِنْ وَمُنْ وَمِنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُونُ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمِنْ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَمُنْ وَمِنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُونِ وَمُنْ والْمُنْ وَمُنْ وَالْمُونُ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُ وَالِنْ فُلِهُ وَمُونُ وَمُونُ وَالْمُونُ وَمُنْ وَالْمُونُ

حَرْجًا مُمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ (٥).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفناوي (۷/ ۵۶۲).

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال، آية: ٢- ٤

 <sup>(</sup>۱) سورة الانقال، ايه: ۱- ٤
 (۳) سورة الحجرات، آية: ۱۵

<sup>(</sup>٤) سورة النور، آية: ٦٢

 <sup>(</sup>۵) صورة الناه، آبة: ۱۵

فإذا قال القائل: هذا يدل على أن الإيهان ينتفي عند انتفاء هذه الأصور، لا يـدل عـلى أنها من الإيهان.

قيل: هذا اعتراف بأنه يتنفي الإيان الباطن مع عدم مثل هذه الأمور الظاهرة، فلا عِبورَ أن يدعي أنه يكون في القلب إيمان بنافي الكفر بدون أمور ظاهرة، لا قول ولا عصل وهو المفلوب. -وذلك تصديق - وذلك لأن القلب إذا تحقق ما فيه أشر في الظاهر ضرورة، لا يمكن الفكاك أحدهما عن الآخر. فالإرادة الجازمة للفعل مع القدرة الثامة توجب وقوع المقدور. فإذا كان في القلب حب الله ورسوله ثابتا استلزم موالاة أرلياك ومعاداة أعدائ ﴿ فَإِنْ أَعَدْ فَوْلًا يُؤْمِنُونَ عَبْقُورُ الْمَوْبُورُ مَنْ خَاذَا أَلَهُ وَرَسُولُهُ وَلُو كَانُواْ انْهَا مُمْ أَوْ أَنْفَا مُمْ أَوْ إِخْوَتُهُمْ أَنْ عَلَيْمَ عَلَى ﴿ وَوَلُو كَانُوا

يُؤمنُون بالله وَالنَّي وَمَا أَنزِلَ إِلَيْ مَا أَغَنُومُمُ أَوْلِنَا ﴾ فيهذا التلازم أمر ضروري. ومن جهة ظن انتفاء التلازم غلط غالطون، كما غلط آخرون في جواز وجود إرادة جازمة مع القدرة التامة بدون الفعل، حتى تنازعوا: هل يعاقب على الإرادة بلا عمل؟ وقد بسطنا ذلك في غير هذا الموضع، وبينا أن الهمة التي لم يقترن بها فعل ما يقدر عليه المالم لبست إرادة جازمة، وأن الإرادة الجازمة لا بد أن يوجد معها ما يقدر عليه العبد. والعفو وقع عمن هم بسبته ولما يفعلها، لا عمن أراد وفعل القدور عليه وعجز عن حصول مراده، كالذي أراد قتل صاحبه فقاتله حتى قتل أحدهما؛ فإن هذا يعاقب؛ لأنه أراد ومن عرف الملازمات التي بين الأمور الباطنة والظاهرة زالت عنه شبهات كشيرة في مثل هذه المواضع التي كثر اختلاف الناس فيها)```

وقال أيضا: (وإذا أفرد الإيان أدخل فيه الأعيال الظاهرة؛ لأنها لوازم ما في القلب،
لأنه متى ثبت الإيمان في القلب والتصديق بها أخبر به الرسول، وجب حصول مقتضي
ذلك ضرورة؛ فإذه ما أسر أحد سريرة إلا أبداها الله على صفحات وجهه و فلتات لسانه.
فإذا ثبت النصديق في القلب لم يتخلف العمل بمقتضاه البنة. فلا تستقر معرفة نامة
وعبة صحيحة ولا يكون لها أثر في الظاهر، ولهذا ينفي الله الإيمان عمن انتقت عنه
لوازه؛ فإن النقاء اللازم يقتضي انتفاء الملازوم، كقول تعالى: ﴿ وَفَوْ كَالُو لِيكُونُ مِنْ الْفُوتُ عَنْ اللهِ اللهِ وَلَيْ اللهُ عَلَى الطلق اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى المؤلفية وَلَا المؤلمية وَلَا اللهُ وَلَوْ كَالُو لِيكُونُ لَلهُ اللهُ وَلَا يَعْدُ فَوْنَا المؤلمية والساطن
والزمان، لا يكون الظاهر سنقيا إلا مع استقامة الباطن، وإذا استقام الباطن فلا بد أن
يستقيم الظاهر؛ وهذا قال النبي على: «ألا إن في الجسد مضعة إذا صلحت صلح لها سائر
الجسد وإذا فسدت فسد خاسائر الجسد ألا وهي المغيث: «ألا عشرة بيئ"، وقال عمر لمن رأه يعبث في
صلات: لو خشع قلب هذا محشعت جوارحه". وفي الحديث: «ألا يَستقيم إيماناً عَبْدِ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ٦٤٥).

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه ص ۳۱٦

<sup>(</sup>۲) سبق تخریب ص ۲۱۱

حَتَّى يَسْتَقِيمَ لِسَانُهُ، وَلَا يَسْتَقِيمُ لِسَانُهُ حَتَّى يَسْتَقِيمَ قَلْهُ ١٠٠٠.

وغذا كان الظاهر لازما للباطن من وجه، وملزوما له من وجه، وهو دليل عليه من جهة كونه ملزوما لا من جهة كونه لازماة فإن الدليل ملزوم المدلول، يلزم من وجود الدليل وجود الدلول، ولا يلزم من وجود النيء وجود ما يدل عليه. والدليل يطرد ولا ينعكس، ينخلاف الحد فإنه يطر دوينعكس) "".

٣- فول تعسالى: ﴿ وَلَوْ أَرَادُواْ ٱلْخُرُوجَ لَا عَدُواْ أَهُۥ عَدُّةُ وَلَئِكِن كَرِهَ ٱللَّهُ ٱلْبُعَانُهُم فَنَعْظَهُمْ وَقِيلَ ٱلْعُمُواْ مَعَ ٱلْفَصِدِينَ ﴾ "".

فإذا وجدت الإرادة الجازمة مع القدرة، لزم أن يوجد المراد، وتخلف المراد هنا، وهو إعداد العدة للسفر، يدل على انتفاء إرادة الخزوج.

قال القرطبي ظه: (قول تعالى: ﴿ وَلَوْ أَرَادُواْ أَلْخُرُوجَ لِأَعَدُواْ لَهُ، عُدُةً ﴾ إي لو أرادوا الجهاد لتأهبوا أهبة السفر. فتركهم الاستعداد دليل على إرادتهم التخلف (١٠٠).

<sup>(</sup>١) رواه أحد (١٣٠٧) من حديث أنس فضيء بلفط: " لا بُسْتِيمَ إِينَانٌ عَبْدٍ حَمَّى بِسُتَعِيمَ قَلْكُو وَلا يُسْتَجِمُ فَأَلْتُ حَمْرٍ يَسْتَعِيمَ لِسَالًا" وكأنه انقلب على الواقع قاد. والحديث صعفه العراقي في تخريج الإسباء (٩/٢-١)، وشعيب الأونووط في تقيين المسند، وحدت الألباق في السلسلة الصحيحة (٢٨٤١).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۱۸/ ۲۷۲) وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة، آية: ٤٦

<sup>(</sup>٤) نفسير القرطبي (٨/ ١٤٢)، وسبق نفل استشهاد شيخ الإسلام بهذه الآية كها في الجواب الصحيح (١/ ٤٨٧).

قوله تعالى: ﴿ مِنكُمْ مِّن يُرِيدُ ٱلدُّنْيَا وَمِنكُم مِّن يُرِيدُ ٱلْأَخِرَةَ ﴾ (١٠).

فلها اختلفت نياتهم الباطنة، تباينت أعهالهم الظاهرة.

قال ابن كثير عِنْد: (﴿ مِنكُمْ مُن يُرِيدُ ٱلدُّنَيَّا﴾ وهم الذين رغبوا في المغنم حين رأوا الهزيمة)".

وقال البغوي الله: ﴿ وَبِنَكُمْ مُن مُرِيدُ ٱلدُّنَيَا ﴾: يعني الذين تركوا المركز وأقبلوا على النهب، ﴿ وَرَبِنَكُم مَن مُريدُ ٱلآجَزَةِ ﴾: يعني الذين ثبتوا مع عبد الله بن جبير حتى قنلوا. قال ابن مسعود: ما شعرت أن أحدا من أصحاب النبي ﷺ يويد الدنيا حتى كان يوم أحد، وزلت هذه الآية) (").

٥- قوله تعالى: ﴿قُلْ إِن كُنتُدْ نُحِبُونَ آللَّهَ فَأَنَّبِعُونِي﴾(1).

فمنى قامت المحبة بالقلب مع التصديق، لزم ضرورة أن يتحرك البدن بعوجب ذلك من الأقوال الظاهرة والأعمال الظاهرة، كما سبق تقريره نقلا عن شيخ الإسلام فقد

وقال العلامة محمد الأمين الشنقيطي ظُّك: (بؤخذ من هذه الآية الكريمة: أن علامة

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، أية: ١٥٢

<sup>(</sup>۲) نفسر این کثر (۱/ ۱۹۵۰)

<sup>(</sup>٣) تفسير البغوي (١١٨/٢)

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، آية: ٣١

المجة الصادقة نه ورسوله على هي اتباعه فقيه فالذي يخالفه ويدعي أنه يجه فهو كاذب مفترة إذ لو كان عبا له لأطاعه، ومن الملوم عند العامة أن المحبة تستجلب الطاعة، ومنه قدل الشاع :

ر. ا حسان حسن عسادقا الأطعن

إنَّ المحسبُّ لمسن يحسبُّ مطيع

. وقول ابن أبي ربيعة المخزومي:

ومن لو بساني من حب عن المساء عطستان لم أشرب) (١٠٠٠). وقال ابن كثير هجمة : (هذه الآية الكريمة حاكمة على كل من ادعى عبة الله وليس

وبين بين عبر سنة رسمة وين محلوبه عنى من الأمر، حتى يتبع الشرع هو على الطريقة المحمدية، فإنه كاذب في دعواه في نفس الأمر، حتى يتبع الشرع المحمدي، والدين النبوي في جمع أقواله وأفعاله وأحواله، كما ثبت في الصحيع عن رسول الله على أنه قال: "مَنْ عَمِلَ عَمَلَا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُو رَدُّه"، ولهذا قال: ﴿ فُلْنَا إِن كُمُنْزَ تُحَيِّنَ اللهُ قَالَ لُمْ رَبِي تَحْمَدُ اللهِ فِي)".

وقال ابن القيم خلاد: (فأصل العبادة: عبد الله ، بل إفراده بالمعبقه وأن يكون الحب كله شه فلا يجب معه سواه، وإنها يجب لأجله وفيه، كما يحب أنيباه، ورسله وملائكته وأولياه، فمحبتنا لهم من تمام عبته، وليست عبة معه، كمحبة من يتخذ من دون الله أندادا يحم تهر كحم.

<sup>(</sup>١) أضواء البيان (٢١/٢١) ط عالم الفوائد.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱۷۱۸) من حدیث عائشة خضا.

<sup>(</sup>٣) نفسير ابن كثير (١/ ٧٧٤).

وإذا كانت المحيد له هي حقيقة عيوديته وسرها، فهي إنها تتحق بالبناع أسره، واجتناب نهيه. فعند اتباع الأسر واجتناب النهي تنبين حقيقة السيودية والمعبة. ولهذا جمل نعال اتباع رسوله علم عليها، وشاهدا لمن ادعاها، فقال تعالى: ﴿ قُلُلُ إِن كُنتُمْ نُجِرُنُ لَقَدْ فَالْتُبِعُونِي يُحَبِيّكُم اللّهُ فيهمل اتباع رسوله مشروطا بمحبتهم فيه وشرطا لمحبة الله لهم. ووجود المشروط محتم بدون وجود شرط، وتحقق، بتحقق، فكلم انتفاء الملجة عند انتفاء المتابعة. فانتفاء عبتهم في لازم لانتفاء المتابعة لرسوله، وانتفاء المتابعة لم سود ملزوم لانتفاء عبة الله لهم. فيستحيل إذا ثبوت عبتهم فيه وثبوت عبة الله لهم بدون المتابعة لرسوله،

ودل على أن متابعة الرسول 寒: هي حب الله ورسوله، وطاعة أمره)(١).

قتاس قوله: (فقُلُم انتفاء للحية عند انتفاء المتابعة...) الخ، وقارن هذا بها ينخيله وعاة الإرجاء من وجود التصديق والانقياد والحوف والرجاء والمحبة في قلبٍ من يعيش دهره لا يسجد لله سجدة، ولا يؤدي لله طاعة، مع قدرته وتحكمه من ذلك، ثم يقولون: تنجر مع أهار السنة في إثبات التلازم بين الظاهر والباطن!!

ولجهل المرجنة بهذا التلازم صداروا يفرضون مسائل بمتنع وقوعها، مثل قولهم: رجل يشهد أن لا إله إلا الله وفي قلبه التصديق والانقياد والمعبة، لكنه لا يعمل خبرا قط من أعيال الجوارج، مع العلم والتمكن والقدرة، ثم اجتر ووا فقالوا: هذا مسلم عند

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين (۱/ ۹۷).

جهور أهل السنة، وزاد بعضهم: ولا يكفره إلا الخوارج!! فيبقى المؤمنون العارفون ينكرون ذلك غاية الإنكار.

قال شيخ الإسلام الله بعد ذكر الحديث: (... فمن صلح قلبه صلح جسده قطعا بخلاف العكس)(").

وقال على ( والظاهر والباطن متلازمان، لا يكون الظاهر مستقيم إلا مع استقامة الباطن، وإذا استقام الباطن فلا بدأن يستقيم الظاهر، ولهذا قال النبي ﷺ: وألا إن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح لها مسائر الجسد وإذا فسدت فسد لها مسائر الجسد ألا وهي القلب، وقال عمر لمن رآه يعبث في صلات: لو خشع قلب هذا لخشعت جوارحه. وفي الخلب: ولا يستقيم إيمان عبد حتى يستقيم لسائه ولا يستقيم لسائه حتى يستقيم

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٢) ومسلم (١٥٩٩).

 <sup>(</sup>٢) عموع الفتاوى (٧/ ٩) وهذه "القطعية" في التلازم تحدث عنها ابن القيم ظله في الصواعق المرسلة
 (١٥ ٥٠٥).

ر<sup>(۱)</sup>(دملة

وقال إيضا: (ثم القلب هو الأصل، فإذا كان فيه معرفة وإرادة سرى ذلك إلى البدن بالله ورة، لا يمكن أن يتخلف الدن عما يربده القلب. ولهذا قال النبي 議員 بالحديث بالصحيح: وألا وإن في الجد مضغة إذا صلحت صلح لها سائر الجدد وإذا فسدت فسله لها سائر الجدد الا وهي القلب، وقال أبو هريرة: «القلب ملك والأعضاء جنوده فإذا طاب الملك طابت جنوده وإذا خبت الملك خبثت جنوده". وقول أبي هريرة تقريب، وقول النبي ﷺ أحسن بنانا؛ فإن الملك وإن كان صالحا فالجند لهم احتيار قد يعصون به ملكهم وبالعكس، فيكون فيهم صلاح مع فساده أو فساد مع صلاحه، بخلاف القلب فإن الجدد تابع له لا يخرج عن إرادته قط، كها قال النبي ﷺ: وإذا صلحت صلح لها سائر الجدد .

فإذا كان القلب صالحًا بها فيه من الإيهان علما وعملا قلبها، لزم ضرورة صلاح الجسد بالقول الظاهر والعمل بالإيهان الطلق، كها قال أنعة أهل الحديث: قول وعمل: وقول باطن وظاهر، وعمل باطن وظاهر، والظاهر تابع للباطن لازم له، متى صلح الشاهن صلح الظاهر، وإذا فسد فسد، ولهذا قال من قال من الصحابة عن المصلي العابث: لو خشم قلب هذا تحشعت جوارحه (٢٠٠٠).

 <sup>(</sup>١) مجموع الفتاوى (١٨/ ٢٧٢) وقد مضى نقله بنهامه، مع تخريج الحديث والأثر، ص ٣١٦ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق في المصنف (٢١/ ٢٢١) رقم ٢٠٣٧، والبيهقي في شعب الإيمان (١٣٢/١).

 <sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوى (٧/ ١٨٧)، وما ذكره ظاه من استلزام الإيمان المطلق، بأني بيانه في الجواب عن الشبهة »

وقال هلا: (و قد قال الشبي على : وإنَّ في الجَسِيهُ مُشْمَدَة إِذَا صَلَحَتُ صَلَعَ الجَسَدُ كُلُّهُ وَإِذَا فَسَدَتَ مَسَدَ الجَسَد غَيْر صالح ولَّى الغَلَبُ فين أن صلاح القلب مسئليم الصلاح الجسد، فإذا كان الجسد غير صالح ولَّى على أن القلب غير صالح، و القلبُ المؤمن صالح، فعكم أنَّ من يتكلم بالإيمان ولا يعمل به، لا يكون قلبه مؤمنا، حتى إن المكرو إذا كان في إظهار الإيمان فلايد أن يتكلم مع نقسه، وفي السر مع من يعامن إليه، ولابد أن يظهر على صفحات وجهه، وفاتات لسانه، كما قال عيان، وأما إذا لم يظهر أثر ذلك، لا بقوله ولا بفعله قط، فإنه يدل على أنه ليس في القلب إيمان، وذلك أن الجسد تابع الرجوء) ".

وقال ابن مفلح ظهد: (قال الشيخ نقي الدين فهد: فأخبر أن صلاح القلب مستازم الصلاح سائر الجسد، وفساده مستازم اقساد سائر الجسد، فإذا رُأي ظاهر الجسد فاصدا غبر صالح، عُلم أن القلب ليس بصالح بل فاسد. ويعتمع قساد الظاهر مع صلاح الباطن، كيا يعتمع صلاح الظاهر مع فساد الباطن؛ إذ كان صلاح الظاهر وفساده ملازما لصلاح الباطن، وفساده.

قال عثمان عشين : "ما أسر أحد سريرة إلا أظهرها الله على صفحات وجهه و فلنات لسانه")(").

<sup>=</sup> السادسة من شبهات المخالف العقلية.

<sup>(</sup>١) السابق (١٤/ ١٢١).

<sup>(</sup>٢) الأداب الشرعية (١٦١/١٦).

وقال الشيخ حافظ الحكمي عظم: (وعال أن يتنفي انقياد الجوارح بالأعمال الظاهرة مع ثبوت عمل القلب. قال النبي تظف الأربي المجتسد مُضعَةً إذّا صَلَحَتُ صَلَعَ الجُسَدُ كُلُّهُ وَإِذَا فَسَدَدَ الجُسُدُ كُلُّهُ الآوَ وَمِيّ الْفَلْبُ، ومن هنا يتبين لك أن من قال من أهل السنة في الإبيان هو التصديق عمل ظاهر اللغة، أنهم إنها عنوا التصديق الإذعاني المستفرع للانقياد ظاهرا وباطنا بالإشك، لم يعنوا مجرد التصديق'''.

٧- وروى ابن أبي شببة عن الحسن قال:"إن الإيهان ليس بالتحلي ولا بالتمني، إنها الإيهان ما وقر في القلب وصدقه العمل<sup>(11)</sup>.

وقد استشهد شيخ الإسلام بهذا الأثر، كما سبق نقله قريبا.

وجملة القول: أن التلازم بين الظاهر و الباطن فرقان بين أهل السنة والمرجنة في باب الإيهان، وأن من عرف هذا التلازم (زالت عنه شبهات كثيرة في مثل هذه المواضع التي كثر اختلاف الشاس فيها)".

(١) معارج القبول (٢/ ٩٩٤).

<sup>(</sup>٢) . مصف اين أي شية وقم ٢-٣٦ ورقم ٢٣٦١١ والإيران له ٢٩٦)، ورواه اين بطة في الإيف (١/ ١٨٥٥ رقم ٩٤٠ - ا، وإستاده صحيح انظر أقوال التابعين في مسائل التوحيد والإيران (٢/ ١١٢٤) رقم ١٣٣٣ (٢) . جموع التناوى (٧/ ١٤٤).

## المبحث الرابع: كفر الإعراض

ذهب بعض أهل العلم إلى أن ترك العمل الظاهر بالكلبة يعتبر صورة من صور كفر الإعراض، وهو دال على انتفاء عمل القلب من الانقياد والمحبة.

قال شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب فلا، في بيان نواقض الإسلام: (العاشر: الإعراض عن دين الله تعالى، لا يتعلمه ولا يعمل به، والدليل قوله تعالى: ﴿وَمَنْ أَطْلَمُ بِعَنْ ذِكِرٌ بَالِينِ رَبِّهِ مُثَرِّاً أَعْرَضْ عَتْهَا إِنَّا مِنْ ٱلْمُجْرِبِوتَ مُنْقِلُونَ ﴾")".

وقال الشيخ عبد الرحمن بن ناصر البراك حفظه الله:

(ولا يصح إطلاق القول بأن العمل بذا الشكل، أن العمل شرط كال؛ لأن إطلاق ذلك يتضمن أن الإنسان - غس الإنسان - يقول: أشهد أن لا إله إلا الله وأن عمدا رسول الله ولا يعمل شيئا من دين الإسلام أبدا، وهذا هو الذي عبر عنه الشيخ عمد بن عبد الوهاب في النواقض، وجعله الناقض العاشر: الإعراض عن الدين الإسلام، عن الإسلام لا يتعلمه ولا يعمل به).

وقال حفظه الله: (لا يكون الإنسان مؤمنا بمجرد التصديق بالقلب، أو بمجرد التصديق باللسان، حتى يتضاف إلى ذلك العمل؛ عمل القلب؛ وإذا اتخت أعيال الجوارح كلها، لا صلاة ولا زكاة ولا صبام ولا حج ولا جهاد ولا تحليل حلال ولا

<sup>(</sup>١) سورة السجدة، آية: ٢٢

 <sup>(</sup>٢) مواقض الإسلام، ضمن مجموع مؤلفات الشيخ محمد بن عبد الوهاب (٦/ ٢٥٩).

غريم حرام هذا لا يكون، لا يكاد يكون صادقاء أو لا يكون مصدقاء سبقت الإشارة أن من نواقض الإيان الإعراض عن دين الإسلام إعراضا كليا، حتى ولو تسمى الإنسان بالإسلام ونطق بالشهادتين، لكنه معرض، فإنه لا يكون هذه الشهادة دلالة ولا حقيقة عملة)".

وقال الشيخ عبد المزيز بن عبد الله الراجحي حفظه الله: (فهذه النصوص التي فيها أن من نطق بالشهادتين فهو مؤمن، مقيدة بهذه القيود التي لا يمكن معها ترك العمل، فلا بد أن يكفر بها يعبد من دون الله، ومن أم يعمل فإنه مغرض عن دين الله، وهذا نوع من أنواع الردة، فمن لم يعمل مطلقا وأعرض عن الدين لا يتعلمه ولا يعبد الله فهذا من نواقض الإسلام)".

وقال الدكتور عبد العزيز بن عمد العبد اللطيف حفظه الله: (فإذا كان جنس العمل الظاهر من أصل الإيمان، فإن تركه وعدم الالتزام به إعراض كلي عن هذا العمل، ومن ثم فهر كفر غرج عن الملة.

لكن يجِب أن يعلم أن الإعراض لبس كله مما يخرج عن الملة، بل منه ما هو مخرج من

<sup>(</sup>۱) من أشرفة شرح الشيخ حفظه الله ل(عبردة لواسع الأثنوار في مقائدة أهل الآثنار) للمحافظ أبي الحسن علي من شكر الشافعي، موجودة على قرص مندج، من إنتاج مركز النجاشي للبريجبات، ملف وقم ٣٥، وسيأتي نقل مهم عن الشيخ خفظه الله في بيان العمل الطلوب للخروج من كفر الإعراض.

 <sup>(</sup>۲) شرح الطحارية، السؤال السابع عشر، من موقع الشيخ على الإنترنت، ويأتي كلامه بتهامه في الفصل
 الثالث من هذا الباب.

الملة-كها ذكرنا- وهو الإعراض عن جنس العمل (الطاعة) والذي يعد شرطا في صحة الإيهان، كها وضحه ابن تيمية قاتلا: (وقد تين أن الديس لابد فيه من قول وعمل، و أنه يعتنع أن يكون الرجل مؤمنا بالله ورسوله بقلبه، أو بقلبه ولسانه، ولم يؤد واجبا ظاهرا، ولا صلاة ولا زكاة ولا صياما، ولا غير ذلك من الواجبات)(")

وهناك إعراض لا يخرج من الملة، كأن يكون معه أصل الإيمان، لكنه يعرض عن فعل واجب من الواجبات الشرعية. وبهذا ندوك الفرق بين الإعراض الكلي عن جنس العمل الظاهر<sup>(17</sup> (الطاعة أو الاتباع)، وبين الإعراض الجزئي عن بعض العمل، فالأول ينقض الإيمان وينقيه بالكلية، والآخر ينقص الإيمان، لكن لا ينفيه بالكلية)<sup>(18</sup>.

وقال الدكتور محمد بن عبد الله الوهيبي حفظه الله: (إذا تستخلص من كلام الأثمة في تفسيرهم للآيات وكلامهم عن كفر الإعراض أن الإعراض الناقض للإمسلام هو إعراض عن أصل الإيان (11)، إما أن يعرض إعراضا تاما عن تعلم أصول المدين مع

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ۲۲۱).

 <sup>(</sup>٢) جاء في حاشية المؤلف: (ويلحق بيدًا الإعراض ما دل الدليل على أن تاركه يكفر، كالصلاة، كيا سيأي مفصلا إن شاء الله).

 <sup>(</sup>٣) نواقض الإيان القولية والعملية، من (٣٤١). وقد توسع المؤلف في ذكر كفر الإعراض بيبان مفهوم وأدك وآثاره، انظر صن (٤٣٤- ٣٥٧).

<sup>(1)</sup> ومن ذلك قول ابن القيم خافد: (وأما كفر الإهراض: قان يعرض يسمعه وقلب عن الرسول لا يصدفه ولا يكذبه ولا يواله ولا يعاديه ولا يعني إلى ما جاء به البغة كما قال أحد ينبي عبد باليل للمبي: وافه أقول لك كلمة: إن كنت صادقا فأنت أجل في عيني من أن أرد عليك، وإن كنت كانبا فأنت أحقر من «

قدرته على ذلك، أو عن قبوها والانتهاد القلبي هذا، أو يعرض إعراضا ناما عن العمل بالجوارح (أن يترك جنس العمل)، أو يعرض عن حكم انه ورسوله... وسنين في هذا المبحث ضرورة وجود عمل الجوارح أو جنس العمل كشرط لصحة الإيبان، وأن ترك عمل الجوارح بالكلبة والإعراض عنها ناقض من تواقض الإسلام؛ لأنه يلزم من ذلك فساد عمل القلب من القبول والتسليم والانتباد) (").

## تعليق:

القول بأن ترك العمل الظاهر بالكلية كثرٌ يدل على انتفاء عمل الفلب من الإنقياد والاستسلام والمحبة، قولٌ ظاهر لا يخفى، وهو مقتضى ما سبق بيانه من إثبات التلازم بين الظاهر والباطن عند أهل السنة، خلافا للمرجئة. وسيأتي في الفصل التالي إقامة الدليل والبرهان على كفر تارك العمل

وإدخال هذا الناقض تحت كفر الإعراض الذي ذكره الشيخ محمد بن عبد الوهاب علام، واضح أبضا، والله أعلم.

<sup>-</sup> أن أكلمك ) مدارج السالكي (٢٤٦/١)، وانظر، مفتاح دار السحادة (١/ ٩٤). فالإعراض عند ابن القيم فقد هو الإعراض عن الدعول في الدين رأسا، لا الإعراض عن المتابعة والعمل بعد الدخول فيه. وأما كلام الشيخ عمد بن عبد الرهاب فقد السابق، فواضح أنه يريد الإعراض الحاصل بعد الدخول في الإسلام، وطفا جعله ناقضا من تراقف.

نواقض الإيبان الاعتقادية (۲/ ۱۳۱) وانظر كلامه صل كفر الإعراض وثرك العمل: (۲/ ۱۲۱۱۳۹).



# الفَصْيِلُ الثَّانِي

إقامة البرهان على أن

ترك العل الظاهر بالكلية ناقض للإيمان

وفيه مبحثان:

١. تحرير محل النزاع

٢. أدلة أهل السنة

وفيه ثلاثة مطالب:

١. التلازم بين الظاهر والباطن

٢. إجماع أهل السنة على أن العمل جزء لا يصبح الإبيان إلا به

٣. إجماع الصحابة على كفر تارك الصلاة



#### المحث الأول: تحرير محل النزاع

والنزاع هنا مع سائر فرق المرجئة التي أخرجت العمل الظاهر من الإيمان، ومع بعض المنتسبين للسنة، ممن التبست عليهم هذه المسألة، فزعموا أن عمل الجوارح شرط في كيال الإيبان فحسب، وأن تاركه بالكلية مسلم ناج تحت المشيئة، مع قولهم إن الإيبان قول وعمل، يزيد وينقص. وهكذا جعوا بين القول المأثور عن السلف والأثمة، وبين القول المحدّث المتلقِّي عن أهل الكلام من الأشعرية والماتويدية؛ إذ لا يُعلم قاتل بهذه المقولة قبلهم.

وسيقتصر البحث هنا مع هؤلاء المنتسبين للسنة المعظمين لها، الداعين إليها، رجاء أن يتحد الصف، ويجتمع الشمل، تحت راية أهل السنة والجاعة، على منهج السلف الصالح.

ويمكن تحرير محل النزاع معهم في نقاط مختصرة كما يلي:

١- لا خلاف في أن انتفاء التصديق موجب للكفر على الحقيقة، وأما في الظاهر فيحكم بالإسلام لمن لم يتلبس بناقض ظاهر، وإن خلا من التصديق، كما هو الحال في لمنافقين.

٢- ولا خلاف في أن ذهاب عمل القلب موجب لذهاب الإيمان، وعدم الانتفاع بالنطق والتصديق، وهذا من باب الحكم على الحقيقة أيضا، أي بالنظر إلى ما عند الله.

٣- ولا خلاف في أن قبول اللسان ركن لابد منه في الإيمان، وأن من لم ينطق بالشهادتين مع القدرة فهو كافر ظاهرا وباطنا. ٤ – والتزاع إنها هو في العمل الظاهر، هل هو ركن في الإيبان، تتوقف صحة الإيبان على وجوده كتوقفها على بقية الأركان؟ أم هو ثمرة أو ركن زائد أو شرط كبال، يمكن أن يوجد الإيبان الصحيح في القلب مع تخلفه في الظاهر (').

٥- والنزاع ليس في ذهاب عمل أو عملين، أو جملة من الأعمال، بل النزاع في
 ذهاب العمل الظاهر كله <sup>١٧٠</sup>.

(١) قد لا يصرح المخالف بأن العمل الظاهر ركن زائد أو ثمرة أو شرط كيال، والمهم أنه لا يجمله كبقية
 الأجزاء والأركان، ويرى أن تركه بالكلية لا ينفض الإيهان.

(٢) يعبر البعض عن هذه المسألة، يترك جنس العمل، وقد آثرت في هذا البحث عدم استعيال هذا المصطلح؛
 لثلانة أمور:

الأول: أن جنس العمل هو أقل ما يطلق هليه اسم عمل – كيا سبأي من الشيخ الفنييان حظفه اقت-، فالصواب عند النمير عن أزرم العمل أن يقال: جنس العمل لأبد منه لصحة الإيران، وأما عند النمير عن الترك فلا يستقيم أن يقال: ترك جنس العمل كفر، بال يقال: ترك العمل الظاهر كله، أو بالكلية

کفر.

الثاني، أن البعض فهم هذا المصطلح على غير وجهه، وظن أن المراد منه ترك جنس كل عمل من الأعراف، كرّك جنس الصلاة، أو جنس الركاة، أو جنس الصوب، أو جنس بر الوالذين، وهكذا، وهذا مع كرة خطأ بينا، وأنه لا تدل عليه العبارة أيضا.

الثالث: أن منهم من يطلق العبارة "حينس العمل" من غير تقييد بالعمل الظاهر أو بعمل الجوارح» فيُدعل في التراع صورة متفقا عليها وهي ترك عمل القلب. وفذا والله أعلم أعرض الشيخ ابن عتيمين 48 من هذه الكلمة وقال: إنها طنطة.

وأول من علمته استعمل هذا الصطلح هو شيخ الإسلام ابن تيمية علا، كما في مجموع الفتاري"

قالمالة مفروضة في من شهد شهادة الحق بلسانه، وصدق بقلبه، وأتمى بعمل الفلب اللازم من المحبة والحوف والانقياد والتسليم، وعاش دهره لا يسجد لله سجدة، ولا يفعل شيئا من الفرائض والنوافل، ولا يتقرب إلى الله بعمل، مع تمكنه من ذلك، وعلمه بها أوجب الشرع علمه في ذلك. فهل ينفعه قول اللسان وقول القلب وعمله، مع انتفاء عمل الجوارح؟ وهل يتصور أصلا وجود أعمال القلب اللازمة لصحة الإيهان حينتذ؟

٦- والبحث هنا في حكم هذا الإنسان بالنظر إلى ما عند الله، أي في باب الحكم على الحقيقة، وليس باعتبار الحكم على الحقيقة، وليس باعتبار الحكم علي تسخص ما يأته في يأت بنيء من أعمال الجوارح مع القدرة والتمكن، إلا أن يكون ذلك بإقرار منه واعتراف.

وهل يحكم لهذا الرجل بالكفر، أم يقال: هو مسلم تحت المشيئة؟

٧- والبحث مُقيد بمن بلغته الشريعة، وثبت في حقه الخطاب، أما من لم تبلغه الأحكام فهو خارج عن على النزاع. ومقيد كذلك بالنزك حال القدرة والنمكن، أما من ترك الأعيال لعدم تمكنه من فعلها، كالكافر ينطق بالشهادتين شم يموت، فهذا معذور لعدم مكنه من العمل.

وإذا تحرر موضع النزاع فليُعلم أن الحق الذي دلت عليه الأدلة، واتفق عليه سلف الأمة أن الإيان قول وعمل، قول ظاهر وقول باطن، وعمل ظاهر وعمل باطن، وأنه لا

<sup>= (</sup>٧/ ٦١٦) كيا أنه استعمل عبارة (جنس التصديق) (٧/ ٣٧٧).

يجزئ الإيمان ولا يصح إلا باجتماع هذه الأركان، فكما لا يجزئ قول وعمل بـلا اعتفاد، لا يجزئ قول واعتقاد بلا عمل.

هذا ما سار عليه السلف، وتنوعت عباراتهم في شرحه وبيانه، ولم يُعلم لهم مخالف إلا من انحرف عن طريقهم وحاد عن سيلهم.

بين مرحد الذي دعت إليه الرسل، وفقه معنى لا إله إلا الله وحقوقها، وأمن بالتلازم بين الظاهر والباطن كها دلت عليه النصوص، وسلّم لأهمل السنة إجماعهم على أن الإيان قول وعمل، لم يسمه إلا أن يحكم بكفر من ذكرنا في المسألة المفروضة، أعنى من بعيش دهره لا يسجد لله سجدة ولا يؤدي فه فرضا ولا نفلا، مع التمكن من ذلك والقدرة عليه. والقول بأن مثل هذا يمكن أن يكون في قلبه إيهان صحيح، قول باطل مبنى على نفي التلازم بين الظاهر والباطن، بل لا يكون في قلبه حيننذ إلا زندقة ونفاق، كما سبأتي في كلام شيخ الإسلام على.



#### البحث الثَّاني: أدلة أهل السنَّة

لقد استدل أهل السنة على أن عمل الجوارح من الإيمان بعشرات الأولة من الكتاب والسنة، وقد صبق ذكر شيء منها في الفصل الأول، من الباب الأول، ولا أدى حاجة لذكرها هنا؛ إذ المخالف يسلم بأن الإيمان قول وعمل، لكن يمازع في ركنية العمل الظاهر، وفي كفر تاركه بالكلية، ولهذا سيقتصر الحديث على ذكر الأولة الخاصة بهذه الجزية، وهي في ثلاثة مطالب:

> المطلب الأول: التلازم بين الظاهر والباطن. المطلب الثاني: الإجماع على أن العمل جزء لا يصح الإيمان إلا به.

> > الطلب الثَّالث؛ إجماع الصحابة على تكفير تارك الصلاة.



#### المطلب الأول: القلارم بين الطّاهر والباطن

وقد تكلمت على معناه وأدلته في الفصل السابق، بها يغني عن إعادته (١٠).

وحاصل الاستدلال به هنا: أن العمل الظاهر لازم للإيبان الباطن، لا ينفك عنه. وإذا انتفي اللازم انتفي الملزوم. فإذا قام بالقلب تصديق وعبة لزم ضرورة أن يتحرك البدن بالممكن من القول والعمل، وإذا لم يوجد العمل الظاهر كان ذلك دليلا على انتفاء عمل القلب، وذلك كثرً بإجماع أهل السنة، والمخالف يسلّم بذلك كها تقدم.

فعن حكم بإسلام تارك العمل الظاهر بالكلية كان بين أمرين: أن يدّعي أن ترك عمل الفلب ليس كفرا، كما تقوله الجهمية ومن وافقها. أو أن ينفي التلازم بين الظاهر والباطن، ويُتصوّر وجود عمل الفلب المجزئ مع انتفاء جميع أعمال الجوارح، كما تقوله المرجنة.

وقد تقدم من كلام شبخ الإسلام علمه أن من عرف هذا التلازم زالت عنه شبهات كثيرة في مثل هذه المواضع التي كثر فيها اختلاف الناس.

وهذا الدليل التلازم بين الظاهر والباطن-استعمله شيخ الإسلام هجمه لإثبات كفر تارك الصلاة باطنا، وتضمن ذلك الكلام على كفر تارك العمل الظاهر، ومن ذلك قوله هجاء: (وهذه المسألة لها طرفان: أحدهما: في إثبات الكفر الظاهر.

 <sup>(</sup>١) وإنها قدمت الكلام على التلازم هناك؛ لكونه مدخلا رئيسا لفهم العلاقة بين الإبيان والعمل، وليتسع
 اللقام لذكر مفهومه وأدك وموقف المرجنة نه.

والثاني: في إثبات الكفر الباطن.

قاما الطرف الثاني فهو مبني على مسألة كون الإيبان قولا وعملا كيا نقدم، ومن المعتبدة والزكاة المعتبدة أن يكون الرجل مؤمنا إيهانا ثابنا في قلبه بأن الله قرض عليه الصلاة والزكاة والمصبام والحج ويعبش دهره لا يسجد فه سجدة، ولا يصوم رمضان، ولا يؤدي لله زكاة، ولا يحج إلى بيت، فهذا عننم، ولا يصدر هذا إلا مع نفاق في القلب وزندقة، لا مع إيان صحيح).".

وقوله: (فمن عرف ارتباط الظاهر بالباطن زالت عنه الشبهة في هذا الباب، وعلم ان من قال من الفقهاه: إنه إذا أقر بالوجوب وامتنع عن الفعل لا يقتل ("، أو يقتل مع إسلامه"، فإنه دخلت على الشبهة التي دخلت على المرجنة والجهيبة، والتي دخلت على من جعل الإرادة الجازمة مع القدرة التامة لا يكون بها شيء من الفعل. ولهذا كان للمتنمون من قتل هذا من الفقها، ينوه على قولهم في مسألة الإيهان، وأن الأعمال ليست من الإيهان.

وقد تقدم أن جنس الأعيال من لوازم إيهان القلب، وأن إيهان القلب التام بدون شيء من الأعيال الظاهرة ممتنع، سواء جعل الظاهر من لوازم الإيهان، أو جزءاً من

<sup>(</sup>١) الإيهان الأوسط. ضمن مجموع القتاوي (٧/ ٦١٦).

 <sup>(</sup>٢) إشارة إلى ملعب الحنية في قارك الصلاة، فإنهم لا يرود كفره ولا قتله، بل يجس عندهم حتى يصلي.
 (٣) إشارة إلى ملعب المالكية والشافعية.

الإيان، كما تقدم بيانه)(١٠).

واستعمله ابن القيم ظِيرة في نفس المسألة أيضا، قال ظِيرة (وإذا كان الإيهان بزول بزوال عمل القلب، فغير مستنكر أن يزول بزوال أعظم أعهال الجوارح، ولا سبها إذا كان ملزوما لعدم عبد القلب وانقباده، الذي هو ملزوم لعدم التصديق الجازم كها تقدم تقريره، فإنه يلزوم من عدم طاعة القلب عدم طاعة الجوارح؛ إذ لو أطاع القلب وانقاده أطاعت، وهو حقيقة الإيان، فإن الإيهان ليس مجرد التصديق كها تقدم بيانه، وإنها هو التصديق المسئلزم للطاعة والانقياد، وهكذا المشدى ليس هو مجرد معرفة الحق وتبيته، بل هو معرفته المسئلزمة لاتباعه والعمل بعوجه. وإن سعي الأول هذى فليس هو المدديق التام المسئلزم للاهتداء، كما أن اعتقاد التصديق وإن سعي تصديقا، فليس هو التصديق المسئلزم للإيان، فعليك بعراجعة هذا الأصل ومراعانه)".



<sup>(</sup>١) الإيهان الأوسط. ضمن مجموع الفتاوى (٧/ ٦١٦).

<sup>(</sup>٢) الصلاة وحكم تاركها. ص (٤٦).

## \_\_\_\_\_ إقامة البرهان على أن ترك العمل الظاهر بالكلية ناقض للإيمان \_\_\_\_\_

## الطلب الثَّاني: إجماع أهل السنة على أن العمل جزء لا يصح الإيمان إلا به

وقد حكى هذا الإجماع ونقله غير واحد من أهل السنة، بألفاظ متقاربة، بدل بحم عها على أن الإيان لا يجزئ من دون عمل الجوارح.

ومن هؤلاء:

۱- الإمام الشاهي ظه ، ت: ٤٠ ٦هـ ، حيث قال: (وكان الإجماع من الصحابة والتامين ومن بعدهم ومن أدركناهم يقولون: الإيبان قول وعمل ونية لا يجزئ واحد من الثلاثة إلا بالآخر)".

(١) مرح أصول اعتقاد أهل السنة لللاتكاني (١٥, ١٥٩)، جمع القناوي (٢٠٩ /١٠)، ويرد على كلام السافتي فقد لا يكفر تارك الصلاء تكويف يشل هذا الإجاع؟ ويهاب عنه بجوابين، الأول: أن يقرأه بأن الشافعي فقد لا يكفر تارك الصلاء، فكيف يشل هذا الإجاع؟ ويهاب عنه بجوابين، الأول: أن الجزء بأن الشافعي لا يكفر تارك الصلاء فير بن تبر القولين، التكفير وعدم، انظر تضيره لقوله تعالى (فخلف من يعدهم خلف أضاعوا الصلاة) [مريم: ٥٩]. والثاني: أن لا تلازم بين المسائين الأولى لا لا يتحرك ويلام الشافعة والمسائية الأولى لا لا يترم إن يقول بالثانية فأهل السنة مجمعون على أنه لا يصح الإيهان مع ترك العمل الظاهر بالكلية، ويان احتلف المنافعة المسائية الأولى لا الصلاء المسائية الأولى لا المتحدة المسلك الأولى لا المتحدة المنافعة المسائية الأولى لا المسلم الظاهر بالكلية، ويان احتلف إلى رعدة الجواب من الشبخة أبن باز فقافي المسائية من عنهات المخالف المقابقة.

والإشكال الثاني: أن يقال. إن العمل الدارد في قول الشافعي: (قول وعمل ونية) يشمل جموع العملين، عمل القلب وعمل الجوارح. وعنه جوايان أيضا، الأول: أن عمل القلب عبر عنه الشافعي هنا بالنية، قدل على أن المراد بالعمل عمل الجوارح. والثاني: سلمنا أنه يريد العملين معا، فـلا يصعم الإيهان، ولا يجزئ إلا يوجودها معا، وهذا ما تقول به، قلا بد من اجتراع علمه الأجزاء: القول الظاهر والباطن» ٣- الإماد العميدي فلا، تت ١٩ ٦هـ، حيث قال: (وأخبرت أن قوما يقولون: إن من أفر بالله الله والزكاة والصوم والحج ولم يغعل من ذلك شيئا حتى يموت، أو يصل مسئد ظهره مستدير القبلة حتى يموت، فهو مؤمن ما لم يكن جاحدا، إذا علم أن تركه ذلك في إيانه، إذا كان يقر الفروض واستقبال القبلة. فقلت: هذا الكفر بالله الصراح، وخلاف كتاب الله وسنة رسوله ﷺ وقعل المسلمين، قال الله جل وعز: ﴿ حُتَقَاتَهُ وَيُقِيمُوا أَلْسَلُونَ وَلَا الله عِلى وعز: ﴿ حُتَقَاتَهُ وَيُقِيمُوا أَلْسَلُونَ وَلَا الله عِلى الله الله المراح، من قال هذا فقد كفر بالله ورد على الله أمره وعلى الرسول ما جا، به) (١٠).

<sup>=</sup> والعمل الظاهر والباطن.

ثم رأيت من يشكك في صحة النقل من الشافعي قاله ، ويزع ما أن اللالكائي قاله سانه بلا زمام أو خطام او قاته أن اللالكائي رضية الإسلام كليها ينقل هذا عن الشافعي قاله من تابه الأم فأي إسناد يناجهان إليه؟ اقبل اللالكائي قاله: (قال الشافعي قالة في كلب الأم في باب اللية في الصلاة: تحتج بأن الرفع الله: (قال النهائية عند مناء؟ وأما شيخ الإسلام قلد ذكر هذا الازهاع واحتج به في مواضع منها الله ضع المسترار إلى المائية ، وقال به: (وقال الشافعي فتحت في كاب الأم في باب النبة في الصلاة، وقال به: (وقال الشافعي فتحت في كاب الأم في باب النبة في الصلاة، وقال من الأم في المستراك عنه وراضع منها على ذلك. وذكر قال الأماث عن المستراك عن المستراك المست

 <sup>(</sup>١) السنة للخلال (٦/ ٥٦) رقم ١٠٢٧، ورواه اللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السنة (٥/ ٩٥٧).
 رقم ١٩٥٤، وأورده شيخ الإسلام في الإيمان الكبير عنجاً به، كها في مجموع الفتاري (٧/ ٢٠٩).

## 

٣-الإساء الاجري ظلاء من ١٣٠٠ معيث قال: (بل نقول والحمد شه قولا الإبراق والحمد شه قولا الكتاب والسنة وعلياء المسلمين الذين لا يستوحش من ذكرهم، وقد تقدم ذكرنا لهم; إن الإبيان معرفة بالقلب تصديقا يقينا، وقول باللسان، وعمل بالحوارح، لا يكون مؤمنا إلا بذه الثلاثة، لا يجزي بعضها عن بعض، والحمد فه على ذلك) (١٠).

وقال أيضا: (اعلموا رحمنا الله تعالى وإياكم: أن الذي عليه علمهاء المسلمين أن الإيمان واجب على جميع الخلق، وهو تصديق بالقلب، وإقرار باللسان، وعمل بالجوارح.

ثم اعلموا أنه لا تجزيء المرقة بالقلب والتصديق إلا أن يكون معه الإيان باللسان نطقا، ولا تجزيء معرفة بالقلب ونطق باللسان حتى يكون عمل بالجوارح، فإذا كملت فيه هذه الشلاث الخصال كان مؤمنا. دل على ذلك الكتاب والسنة وقول علياه المسلمين)\*\*،

ء وقول اختيذي وأحد رحمها الله هذا، صريح في تكفير تارك المراقض (القر بنا) وهو كقول نافع مول ابن عمر سويائي في القصل التالي -، وقد جعل شيخ الإسلام وَقَد كلامهم من بناب واحد، وذكر مأخذهم في ذلك. انقر (7/ 6) من هذا البحث.

<sup>(</sup>١) الشريعة للأجري (٢/ ١٨٦) (ت: الدميجي).

<sup>(</sup>٦) السابق (١١١/٣)، وقدادهي يعضهم أن الإجزاء منا يمعني الكيال، فلا يجزئ: أي لا يكميل، وهذه مكايرة وغكم، وصفاد طلبة العلم لا يتفيى عليهم الفرق. بين المجزئ والكامل؛ إذ ما يرح الفقها» يفرقون بين الفسل الكامل والمجزئ!! عل أن ي عبارة الأجزي ما يهذم هذا التأويل، وقلك قوله: (لا تجزيء المعرقة بالقلب والتصديق إلا أن يكون معه الإيبان باللسان نطقاً)، فلو أول الإجزاء بمعنى الكيال، للذم القول مصحة الإيبان عم ترك قول اللسان، وهذا لا قائل به من أهل السنة، قم قوله =

وقال أيضا: (اعلموا رحمنا الله وإياكم أن الذي عليه عليه المسلمين واجب على جميم الخلق: وهو تصديق القلب، وإقرار اللسان، وعمل الجوارح.

\_\_\_ الباب الثالث الفصل الثاني \_\_\_\_

ثم إنه لا تجزي، معوفة بالقلب ونطق باللسان حتى يكون معه عمل بالجوارح. فإذا اكتملت فبه هذه الخصال الثلاثة كان مؤمنا، دل على ذلك الكتاب والسنة وقول علماء

المسلمين... ولا ينفع القول إذا لم يكن القلب مصدقا بها ينطق به اللسان مع القلب...

وإنها الإيمان بها فرض الله على الجوارح تصديقا لما أمر الله به القلب، ونطق به اللسان، لقولت هذا: فويناتُها اللّذيت : امتُوا أرْحَكُوا وَاسْجُدُوا وَآعَبُدُوا رَتَحُمُ وَآفَكُوا اللّخَيْرَ الْفَالَق لَقَلَحُمْ تَفْلِحُورَ ﴾ (\*)، وقسال هذا فرأفيهُ والسّلَوة وَوَالُوا الْوَكُونَ ﴾ (\*)، وفي خسير موضع من القرآن، ومثله فرض الحج وفرض الجهاد على البدن بجميع الجوارح.
والأعبال بالجوارح تصديق عن الإمان بالقلب واللسان.

قمن لم يصدق بجوارحه مثل الطهارة والصلاة والزكاة والصيام والحج والجهاد وأشباه هذه، ومن رضي لنفسه بالمرقة دون القول والعمل لم يكن مؤمنا. ومن لم يعتقد

جعد ذلك: (لا تنفعه) صريح أيضا في إثبات المطلوب، وانظر الجواب عن الشبهة الثانية من شبهات
 المخالف المفلة.

سورة الحج، آية: ۷۷

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، آية: ٣

#### \_\_\_\_ إقامة البرهان على أن ترك العمل الظاهر بالكلية ناقض للإيمان \_\_\_\_

المعرفة والقول''كان تركد للعمل تكذيبا منه لإيمانه، وكان العمل بها ذكرنا تصديقا منه لإيمانه، فاعلم ذلك. هذا ملهب علياء المسلمين قديها وحديثًا، فعمن قال خبر هذا فهو مرجح خبيث، فاحذره على دبنك.

والدليل عليه قول، هجمَّة: ﴿وَمَآ أَمُرُوۤ إِلاَّ لِيَعْبُدُواۤ اَلَّهُ كَلِّصِينَ لَهُ الَّذِينَ خُنفَاءَ وَبُعِمُوا الصَّلَوْةَ وَيُؤْمُواْ الرَّكُوّةُ وَذَّلِكَ دِينُ الْفَيْمَدَةِ ۗ (")(".

4- أبوطالب الكي ظه (1) من : ٣٦٨م حيث قال: (و أيضا: فإن الأمة عجمعة أن العبد لو آمن بجميع ما ذكرناه من عقود القلب في حديث جبريل الشخ من وصف الإيبان، ولم يعمل بها ذكرناه من وصف الإسلام بأعمال الجوارح، لا يسمى مؤمنا، وأنه إن عمل بجميع ما وصف به الإسلام ثم لم يعتقد ما وصفه من الإيبان، أنه لا يكون مسلا.

(1) لعل الصواب: ومن اعتقد للعرفة والقول كان تركه العمل تكذيبا منه لإيانه...الخ.كما يدل عليه

الساق.

<sup>(</sup>٢) سورة البينة، أية: ٥

 <sup>(</sup>٣) الأربعين حديثا، للآجري، مطبوع مع الشريعة. ط. دار الكتب العلمية، ص (٤٣٧)، وسيأتي نقل آخر
 مهم عن الآجري يقاد، ضمن الفصل الثاني الشعل على نقولات عن أهل العلم في هذه المسألة.

 <sup>(</sup>٤) هو عمد بن علي بن عطية الحارثي، شيخ الصوفية في زمانه. انظر: سير أحلام السبلاء (٥٣٦/١٦) وإنها
 أوردت كلام لنقل شبح الإسلام له، وإقراره عليه، كها سيأتي. وانظر ما سبأتي نقله عنه في ج٢ ص١١

### وقد أخبر ﷺ أن الأمة لا تجتمع على ضلالة)(١٠.

(١) قوت القلوب (٢٠ / ٢٣ )، وتغه شيخ الإسلام في كتاب الإيبان، فسمن جمدع القتاري (٢/ ٢٣٦)، وتغه شيخ الإسلام في كتاب الإيبان، فسمن جمدع القتاري (٢/ ٢٣١)، وتغه شيخ المواحدة ومن التبهم، أو أنه لا يسمى موضا في الأخكاب وأنه لا يكون على الماليات الكركاب وأنه لا يكون المواحدة الإكان أو طبق الأرسول أحتى بها ولم إصعادته أنه أم يرحدك أهل الأحواء خلافاء والأ هلك كان عارفنا بالروافية، وهمنا والله أصام مراده؛ فإنه طولها لكان والتأخورة بها بان تقصيل الإسلام والأبهان وشيخ عقود معاملة القليب من مطبح المالية المهامة التهام الإسلام والإيبان وشيخ المناب من طبح القامر كان الإيبان لا يدف من عمل ظاهر كان الإيبان لا يدف من عمل القامر كان الإيبان لا يدف من عمل التطابي كان الإيبان لا يدف من عمل التطابق عليه عليه كان الإيبان لا يدف عن عمل التطابق عليه كان الإيبان لا يدف عن الإيبان الإيبان لا يدف من عمل التطابق عليه كان الإيبان لا يدف عن التراب التراب الإيبان الإيبان لا يدف عن التراب الإيبان لا يدف عن التراب الإيبان لا يدف عن الإيبان لا يدف عن التراب الإيبان لا يدف عن التراب الإيبان لا يدف عن الإيبان لا يدف عن الإيبان لا يدف عن الإيبان لا يدفع الإيبان لا يدفع التراب الإيبان لا يدفع الايبان الإيبان الا

قلت: ركما لم يقبل الرازي فقع كلام الشافعي في هذه المسألة، ورأة تنافضا؛ لأن-أي الرازي- نصر قول جهم والصالحي، كما بين شيخ الإسلام فقد ، وسيق نقل كلامه ص ٢٦٦، فإن أيا حامد الفنزالي لم يقبل كلام أي طالب، وجعله متنافضا، أيضا، ونسبه إلى مواققة المعترلة!

قال الغزالي: (اللعرجة الثانية: أن يوجد التصديق بالقلب والشهادة باللسان دون الأعمال بالجوارح. وقد احتظوا في حكمه، فقال أبوطالب للكي: العمل بالجوارح من الإبران، ولا يتم دونه، وادعى الإجماع فيه) تنهى من قواعد العقائد ص (٢٤٥) وزعم الغزالي أن القائل بيفة قائل بركبة العمل، وهو مذهب المتزلة!

قلت: ونسة ما أجمع عليه أهل السنة في هذه المسألة إلى مذهب المتزلة، هو ما يقوله من دخلت عليهم شبهة الإرجاء في هذا العصر ، إلا أنهم يختلفون عن الغزالي هنا في أمرين:

الأول: أنهم بجادلون في فهم كلام أبي طالب الكي قاه- الذي نقله وأقره شبخ الإسلام- وكلامه واضع بين لا لبس فيه، كيا سبق.

والثاني: أن منهم من يصرح بركتية العمل، دون فهم لما تقتضيه هذه الركتية ا والغزالي كان أعلم منهم بعراد أبي طالب، وبها يقتضيه القول بركتية العمل، من تكفير تارك، وفذا لم يسلّم به. وقد ذهب = وقال فإلله كالما نقيسا قبل هذا، يوضيع مراده- وسيأتي نقل أكثره- ومن ذلك قوله: (ومن كان ظاهره أعيال الإسلام، [و]لا يرجع إلى عقود الإيان بالغيب، فهو منافق نفاقا ينقل عن الملة. ومن كان عقده الإيهان بالغيب، [و]لا يعمل بأحكام الإيهان وشرائع الإسلام، فهو كافر كفرا لا يشت معه توحيد)(١٠).

و-الإمار ابن بطة التفكي ظاه، ت: ١٩٦٧ مد حيث قال: (باب بيان الإيبان وفرضه
وأنه: تصديق بالقلب وإقرار باللسان وعمل بالجوارح والحركات، لا يكون العبد مؤمنا
 الا مبقه الثلاث.

قال الشيخ: اعلموا رحمكم انه أن انه جل ثناؤه وتقدست أسياؤه فرض على القلب للعرفة به والتصديق له ولرسله ولكته ويكل ما جاءت به السنة، وعمل الألسن النطق بذلك والإقرار به قولاء وعلى الأبدان والجوارح العمل بكل منا أمر به وفرضه من الأعيال، لا تجزىء واحدة من هذه إلا بصاحبتها.

و لا يكون العبد مؤمنا إلا بأن يجمعها كلها حتى يكون مؤمنا بقلبه، مقرا بلسانه، عاملا مجتهدا بجوارحه.

ثم لا يكون أيضا مع ذلك مؤمنا حتى يكون موافقا للسنة في كل ما يقوله ويعمله،

غفر الله له- مذهب جهم في تصحيح الإيهان، بمجرد التصديق، ولو من غير نطق باللسان، مع
 التمكن من ذلك. انظر: قواعد الدقائد، ص (٢٤٨) وما بعدها.

 <sup>(1)</sup> قوت القلوب (٢/ ٢٥٠). ونقله شيخ الإسلام في كتاب الإيمان، ضمن مجموع الفتاوى (٣٣٣/٧). وما بين المحكوفين منه.



متبعا للكتاب والعلم في جميع أفواله وأعماله.

وبكل ما شرحته لكم نزل به القرآن ومضت به السنة، وأجمع عليه علماء الأمة)(١).

(١) الإبانة عن شريعة الفرقة الناجية (٢/ ٧٦٠) وما بعدها، وسيأتي نقل مهم عنه أيضا في الفصل النالي. وزعم المخالف أن قوله: (ثم لا يكون أيصا مع دلك مؤمنا حتى يكون موافقا للسنة في كل ما يقوله وبعمله) يبين معنى (الإجزاء) في كلامه، وقال: (فلينظر كلامه أخرا في موافقة العمل للسنة وعد (إجزائه إلا ما) فهل المتخلف عن ذلك يصير كافرا؟ | أم أن المراد حمًا اللروم والوجوب والنوكيد عليهما؟! فالسياق واضح في ذلك أولا وأخبرا)

قلت أولا: لم يذكر ابن بطة لفظ (الإجزاء) عند الكلام على موافقة السنة، كما زعم المخالف.

وثانيا: أن شبح الإسلام وَقد بين وجه ذكر اتباع السنة هنا، فقال (٧/ ٥٠٥): (فقول السلف يتضمر القول والعمل، الباطن والظاهر، لكن لما كان بعض الناس قد لا يفهم دخول النية في ذلك، قال معصهم: وندة. ثم من آخرون أن مطلق القول والعمل والنبة لا يكون مقبولا إلا بموافقة السنة. وهذا حق أيصا فإن أولئك قالوا: قول وعمل؛ لبينوا اشتهاله على الجنس ولم يكن مقصودهم ذكر صفات الأقوال والأعمال).

ما ذكره ابن بطة: من القول والتصديق وعمل الجوارح، لا يقبل منه شيء إلا بموافقة السنة، والمراد بذلك عبادة الله على ما شرعه نبيه على، وهذا أصل دين الإسلام، وهذا القيد هنا يخرج عبادات المشركين وأهل الكتاب، ممن أصل دبنه على غير السنة، قال شيخ الإسلام: (شم قالوا: لا يقبل قول وعمل إلا بنية، وهذا ظاهم ؛ فإن القول والعمل إذا لم يكن خالصا فه، لم يقبله الله تعالى. تم قالوا: لا يقبل قول وعمل ونية إلا بموافقة السنة، وهي الشريعة، وهي ما أمر الله به ورسوله ﷺ؛ لأن القول والعمل والنية الذي لا يكون مسنومًا مثم وعاقد أمر الله مع يكون بدعة، وكل بدعة ضلالة، وليس عما يجيه الله، فلا يقبله الله، ولا يصلح، مثل أعرال المشركين وأهل الكتاب) انتهى من الاستقامة (٢/ ٣١٠).

فالمخالف لم يفقه المراد بموافقة السنة في هذا الباب، فقال ما قال، والله المستعان.

## \_\_\_\_\_ إقامة البرهان على أن ترك العمل الظاهر بالكلية ناقض للإيمان و ٢٥٧

و ناسل قول: (لا تجزيء واحدة من هذه إلا بصاحبتها) فإنه موافق لما حكاه الشافعي: كما سبق.

- شيخ الإسلام ابن تعيية ظاهى ت: ٢٩٧٨م، حيث قال في معرض الاستدلال على المتدلال على المتدلال على المتدلال على المتعدلات المتعدد على المتعدد عن المتعدد المتعدد عن المتعدد المتعدد عن المعدد عن المتعدد المتعدد عن المعدل المتعدد عن المعدد المتعدد المتع

والقول الذي يصر به مؤمنا قول غصوص، وهو الشهادتان، فكذلك العمل هو الصلاة... وأيضا فإن حقيقة الدين هو الطاعة والانقياد، وذلك إنها يتم بالفعل، لا بالقول نقط، فعى لم يفعل نف شيئا فها دان أله دينا، و من لا دين له فهو كافر) (١٠).

٧- الإمار الجند محدويق عبد الوعاب فلاء ت: ١٣٠٩ هـ حيث قال: (لا خلاف بين الأمة أن التوحيد: لابد أن يكون بالقلب، الذي هو العلم؛ واللسان الذي هو القول، والعمل الذي هو تنفيذ الأوامر والنواهي، فإن أخل بشيء من هذا، لم يكن الرجل مسلما.

فإن أقر بالتوحيد، ولم يعمل به، فهو كافر معاند، كفرعون وإبليس. وإن عمل بالتوحيد ظاهراً، وهو لا يعتقده باطناً، فهو منافق خالصاً، أشر من الكافر والله

 <sup>(</sup>١) شرح العمدة (٢/ ٨٦)، وسيأتي النقل المستفيض عنه في هذه المسألة، في الفصل التالي



وقال أيضا: (اعلم رحمك الله أن دين الله يكون على الفلب بالاعتقاد وبالحب وبالبغض، ويكون على اللسان بالنطق وترك النطق بالكفر، ويكون على الجوارح بفعل أركان الإسلام، وترك الأفعال النبي تكفر، فإذا اختل و احدة من هذه الشلاث كفر وارتد)".

وقال في آخر "كشف الشبهات": (ولنختم الكلام إن شاه الله بمسألة عظيمة مهمة جدا تفهم عا تقدم، ولكن نفرد له الكلام لعظم شانما، ولكثرة الغلط فيها، فقول: لا خلاف أن التوحيد لابد أن يكون بالقلب واللسان والعمل، فإن اختىل شيء من هذا لم يكن الرجل مسلما. فإن عرف التوحيد ولم يعمل به فهو كافر معاند كفر عون وإيليس وأشائها. وهذا يخلط فيه كثير من النامى، يقولون: هذا حق، ونحن نفهم هذا، ونشهد أنه الحق، ولكننا لا نقد أن نقعله، ولا يجوز عند أهل بلدنا إلا من وافقهم، أو غير ذلك من الأعذار، ولم يدر المسكين أن غالب أئمة الكفر يعرفون الحق، ولم يتركوه إلا لشيء

(١) الدرر السنية في الأجوبة النجدية (٢/ ١٢٤). ومجموعة الرسائل والمسائل النجدية (٤/ ٣٧).

<sup>(</sup>۲) الدرر السنة (۱۸۷/۱۰)، وكلامه ققد من أصرح الكلام وأيب، وفيه رد عل من زهم أن العمل يتحقق بترك التواقض ققط، فين أنه لابد من ها ومن فعلي الأركان أيضا، فرحه الله وأسكته فسيح جنائه. ولأجل هذه المسألة العقيمة شع عليه بعض غالفيه يأنه يقول يقول اخوارج - كما سيأتي - وهذا مشابه قاما لما يقوله من دخلت عليه شبهة الإرجاء اليوم، في من ينصر قول أهل السنة في هذه المسألة، والله للمشان.

من الإعذار، كما قال تعالى: ﴿ أَشَدَّرُواْ بِنَائِيتُ أَلَقَ مُتَكَا قَلِيلًا ﴾ (\* ) وغير ذلك من الآيات، كفوله: ﴿ يَعْرَفُونَهُ كُمَا يَعْرَفُونَ أَيْنَا مُعْهُ \* (\*) فإن عمل بالتوحيد عملاً ظاهراً، وهو لا يفهمه ولا يعتقده بقليه، فهو منافق، وهو شر من الكافؤ المخالص ﴿ إِنَّ ٱلْتَنفِقِينَ فِي ٱلدُّرُكِ آلاً شَفْلِ مِنَ النَّارِهِ \* (\*) وهذه المسألة مسألة طويلة تبين لك إذا تأملتها في ألسنة الناس، ترى من يعرف الحق ويترك العمل به، طوف نقص دنياه أو جاهه أو مداراة، وترى من يعمل به ظاهراً لا باطناً، فإذا سألت عما يعتقده بقلبه فإذا هو لا يعرفه (\*).

قلت: وقد نقل عنه المخالف غير مرة أنه لا يكفر بترك المباني الأربعة، واعتمد على قلل المستبع تناته وقد سئل عما يقاتل عليه، وعما يكفر الرجل به: (أركان الإسلام الحمسة، أولها الشهادتان، ثم الأركان الأربعة؛ فالأربعة إذا أقر بها، وتركها تهاوناً، فنحن وإن قاتلنا، على فعلها، فلا نكفره بتركها؛ والعلماء: اختلفوا في كفر التارك لها كسلاً من غير جحودا ولا نكفر إلا ما أجمع عليه العلماء كلهم، وهو الشهادتان)(\*).

#### وجوابه من وجهين:

الأول: أنه لم يتحرر لي مذهب الشيخ مَناه في تكفير تارك الصلاة، فها ذكر هنا

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، آية: ٩.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، آية: ١٤٦

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، آية: ١٤٥

<sup>(</sup>٤) كشف الشبهات، ضمن مجموع مؤلفات الشيخ (٦/ ١٣١)، وضمن الجامع الفريد ص (٢٧٧).

<sup>(</sup>٥) الدر السنية (١٠٢/١).

يعارضه قوله تتند: (هل يشترط في الواجب ")، النطق بالشهادتين؟ أو يصبر مسلماً بالمعرفة؟ فذكر أنه لا يصير مسلماً إلا بالنطق للقادر عليه، والمخالف في ذلك جهم، ومن تبعه؛ وقد أنتى الإمام أحمد، وغيره من السلف، يكفر من قال: إنه يصير مسلماً بالمعرفة، وتفرع على هذه مسائل؛ منها: من تحمي إلى الصلاة فلي، مع الإقرار بوجوبها، هل يقتل كفر أ؟ أو حداً؟ ومن قال: يقتل حداً، من رأى أن هذا أصل المسألة) ").

وظاهر هذا أنه يرى كفر تارك الصلاة إذا دعي إليها وأبي، كما هو المعروف من مذهب الحنابلة.

وما ذكره تهنته من أن الحلاف هنا متفرع على الحلاف في مسألة الإبيان، هو ما قرره شيخ الإسلام بقوله: (وعُلم أن من قال من الفقهاه: إنه إذا أقر بالوجوب، وامتنع عن الفعل، لا يقتل، أو يقتل مع إسلامه؛ فإنه دخلت عليه الشبهة التي دخلت على المرجئة والجهمية، والتي دخلت على من جعل الإرادة الجازمة مع القدرة التامة لا يكون بها شيء

أي في أول واحب عبل الكلف، والسيخ فقع قبال ذلك حين سئل عبن معنى هـ فه الأيسات:

أول واجب مسلل الإنسسان معرفسة الإلسه باستيقان والتطبق بالشهادتين اعتسارا ليصحة الإيسان عسن فسلوا

والمساوية القلب والمساؤمان يكان وانقسص وذا إكسال

<sup>(</sup>٢) الدرر السية (١/٠١١) وما بعدها.

من الفعل، ولهذا كان الممتنعون من قتل هذا من الفقهاء بنوه على قولهم في مسألة الإيمان، و أن الأعمال لسست من الإيمان) (\*\*).

الوجه الثاني: أنه على فرض أن الشيخ تانة لا يكفر بدرك الصلاة والزكاة والصوم والحيج، فهذا من أبلغ الرد على المخالف في زعمه أن مسألة ترك العمل واجعة لل مسألة ترك الصلاة، خلافا ومأخذا، والحق أن الأولى مجمع عليها بين أهل السنة، بخلاف الثانية، والشيخ هنا تتنه مع حدم تكفيره لتارك المباني الأربعة، مجزم بكفر تارك عمل الجوارح بالكلية، ويمكي الإجماع على هذا، فلله الحمد وللتة "".

٨- أحدائمة الدعوة، ظه، حيث قال في التوضيح عن توحيد الخلاق: (فأهل السنة جمعون على أنه متى زال عمل القلب فقط، أو هو مع عمل الجوارح: زال الإيبان بكليته. وإن وُجد بجرد النصديق، فلا ينفع بجردا عن عمل القلب والجوارح معا، أو احدها ""، كما لم ينفع إيليس وفرعون وقومه والبهود والمشركين الذين كانوا يعتقدون صدق الرسول على حار وجوا)(").

(۱) مجموع الفتاوي (۷/ ۲۱۲).

 <sup>(</sup>٦) وسيأتي إيضاح هذه المسألة عند نقل كلام الشيخ ابن باز عنته ، وعند الإجابة على الشبهة السابعة من
 الشبهات المقلية.

 <sup>(</sup>٣) فلا ينفع التصديق مع زوال العملين، أي عمل القلب وعمل الجوارح، ولا ينفع أيضا مع زوال أحدهما،
 بل لابد من اجتهاع الثلاثة، فلا يجزئ أحدها عن الآخر.

 <sup>(</sup>٤) التوضيح عن توحيد الخلاق، ص (١٣٩) والكتاب طبع منسوبا للشيخ سليان بن عبد الله بن محمد بن=

٩-الشيغ عبد الرحمز بن حمن فلا، ت: ١٣٨٥ مد حيث قال: (قول: اعَنْ شَهِدُ أَنْ لَلهِ اللهُ عَلَيْهِ أَنْ كَاللهُ اللهُ عَلَيْهِ أَنْ كَاللهُ اللهُ عَلَيْهِ أَنْ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ أَنْ اللهُ اللهُ

وقـال ﷺ : (وفي الآيـة ° ، رد عـلى المرجنة والكراميـة، ووجهـه أنـه لم ينفـع هـؤلاء قولهـم: آمنا بالله، مع عدم صبرهم على أذى من عاداهم في الله، فلا ينفع القول والتصديق

عبد الرهاب، وحق الشيخ الدكور عبد العزير بن عبد العبد اللطيف نسب إلى ثلاثة من أتمة
الدعوة تشرّكر أويه روم: الشيخ عبد بن على بن عرب اللاحرة - ١٦ (١١ مـ) والشيخ هد بن معمر
الدعوة تشرّكر أويه روم: الشيخ عبد أنه بن عبد بن عبد الرهاب وقد (ت: ١٦٢٦ مـ). انظر: معاوى
الشاوزين من (٤٩)، وانظر ترجة الشيخ عبد أنه بن عبد بن عبد الرهاب، في الدور السنية
(١٦/ ٢٧٦) وجدة فها: (قرة شراية في كان اللاحرة عبد)

<sup>(</sup>١) في إحدى النسخ بعد قوله: "وظاهراً": "فلابد في الشهادتين من العلم والبقين والعمل بمدلولها".

<sup>(</sup>٢) سورة عمد، آية: ١٩

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف، آية: ٨٦

<sup>(</sup>٤) فتح المجيد (١/٩/١) ت: د. الوليد بن عبد الرحمن آل فريان.

 <sup>(</sup>٥) أي تول منسال: ﴿ وَمِن النَّاسِ مَن يَقُولُ دَامًا بِاللَّهِ فَإِذَا أُودِينَ فِي اللَّهِ حَقلَ وفئة النَّاسِ كُفذَّاسِ اللهِ ﴾
 المحكوم، آية: ١٠

# \_\_\_\_ إقامة البرهان على أن ترك العمل الظاهر بالكلية ناقض للإيمان \_\_\_\_

بدون العمل. فلا يصدق الإيهان الشرعي على الإنسان إلا باجتاع الثلاثة: التصديق بالقلب وعمله، والقول باللسان، والعمل بالأركان، وهذا قول أهل السنة والجماعة، صلفا وخلفا، والله سبحانه أعلم) (1.

1- الشيغ عبد اللعفيف بن عبد الوحمة بن حسن فقد ، ت: ١٣٩٧ هـ حيث قال في رده على من شنع على شيخ الإسلام عمد بن عبد الوهاب فقد لأجل كلامه السابق، ونسبه إلى الخوارج: (قد تقدم مرارا أن المعرض له حظ وافر من صناعة النبديل والتحريف، كما وصف الله اليهود بذلك في غير آية "أو الذبح والنفر لغير الله، وإخلاص الدين في ذلك لله في ه هذا عام عليه كما والمنافئة في كمف الشبهات، وهذا عمد عليه بين أهل العلم. فإذا اعتل أحد هذه الثلاثة اعتل الإسلام ويطل، كها دل عليه حديث جبيل لما الليمي فقع عن الإسلام والإيمان والإحسان، فيداً بتعريف الإسلام بالشهادتين، شم راتحة العلم، وإنها كافل الحريث بالدولا في عدم المنافزة في عدل أحد لشم والقول والعمل مشترط في صحة الإيمان بها، وهذا لا يخفى عمل أحد لشم والتم العلم، وإنها خالف الخوارج فيها دون ذلك من ظلم العبد لنفسه، وظلمه لغيره من الناس)".

۱۱- الشيخ معدد بن ابراهيد آل الشيخ تلع، ت: ۱۳۷۷ هـ، حيث قال: (بل إجماع بين أهل العلم (أن التوجد لابد أن يكون بالقلب واللسان والعمل)، فلا بد من الثلاثة،

<sup>(</sup>١) فتح المجيد (٢/ ٥٧٩).

<sup>(</sup>٢) الظاهر أن هنا سقطا، كما يتضح من السياق.

<sup>(</sup>٣) مصباح الظلام في الرد على من كذب على الشيخ الإمام، ص (٣٨٧).

لابد أن يكون هر المتقد في قلم، ولابد أن يكون هو الذي ينطق به لسانه، ولابد أن يكون هو الذي تعمل به جوارح، (فإن اختل شيء من هذا): لو وخد بلسانه دون قلبه ما نفعه ترحيد، ولو وحد بقله وأركاته دون لسانه ما نفعه ذلك، ولو وتحد بأركانه دون الباقي (لم يكن الرجل مسلم)، هذا إجماع أن الإنسان لابد أن يكون موحداً باعتشاده ولمسانه وعدله) (()

قلت: من عرف التوحيد الذي دعت إليه الرسل، زال عنه الإشكال في هذه المسألة، فإن التوحيد هو إفراد الله تعالى بالعبادة، و"لا إليه إلا الله" تعني أنه لا معبود بحق إلا الله، فالتوحيد يقوم على عبادة الله وحده بالقلب واللسان والجوازح، بل حقيقة الدين هو الطاعة والانقياد، كيا سبق في كلام شيخ الإسلام، ولا يتم هذا إلا بالممل، فكيف يتصور بقاء التوحيد في قلب من عاش دهره لا يسجد لله سجدة ولا يؤدي له فرضا ولا نفلا.

وقد بان من خلال القولات السابقة أن أهل السنة جمعون على أن الإيهان قول وعمل، أو قول باللسان واعتقاد بالجنان وعمل بالجوارج والأركان، وأن هذه الثلاثة لا يجزئ بعضها عن بعض، ولا ينفع بعضها دون يعش، وأن العمل تصديق للقول، فمن لم يصدق القول بعمله كان مكذبا.

 <sup>(</sup>١) شرح كشف الشبهات، جع عمد بن عبد الرحن بن قاسم، ص (١٢٦)، وسيأتي عنه نقل آخر، انظره في
 الفصل الثالث من هذا الماس.

#### الطلب الثَّالث: إجماع الصحابة على كفر تارك الصلاة

ووجه الاستدلال بهذا الإجماع في مسالتنا: أن تارك أعمال الجوارح بالكلية تارك للصلاة ضمنا، فإذا ثبت إجماعهم على كفر تارك الصلاة وحدها، كان كفر تارك العمل الظاهر كله احق وأولى بالإجماع.

وقد حكى هذا الإجاع جماعة من الصحابة والأئمة الذين لم يُعرفوا بالتساهل في نقل الإجاع، ومنهم:

١- جابر بن عبد الله ﷺ : وقد سأله مجاهد بن جبر: "ما كان يفرق بين الكفر
 والإيان عندكم من الأعمال على عهد رسول اله ﷺ؟

قال: الصلاة"(''.

٢- ابوهريرة هشت : عن عبد الله بن شقيق عن أبي هويرة قال: كان أصحاب رسول
 الله ﷺ لا يرون شيئا من الأعمال تركه كفرا غير الصلاة (11).

٣- الحسن البصري هذ: قال: "بلغني أن أصحاب رسول الله على كانوا يقولون: بين

 <sup>(1)</sup> أحرب ابن بعلة في الإبانة (٢/ ٦٧٢) وقع ٤٧٨ وعمد بن نصر في تعظيم قدر المحالاة (٢٨٧/١٨) وقع
 (1) وحسن الشيخ الأبائي إسناده في صحيح الترغيب والترهيب (٢/ ١٤٠).
 (1/ ٢٢٧).

<sup>(</sup>٦) رواد الحاكم في المستدرك (١/ ٨٠) وقال إده على شرط الشيخيد، فإده ذكر حديث بريدة: «العهد اللئي يبتا وينهم الصلاة فمن تركها فقد كفره ثم قال: (ولفلا الحديث شاهد صحيح على شرطهها جيماً) شم ساقه. وكان الذهبي لم ينته لكلام الحكام المقدم فقال: (لم يتكلم عليه، وإسناده صالح).

العبد وبين أن يشرك فيكفر أن يدع الصلاة من غير عدر "(١٠٠.

٤- عبد الله بن شقيق على: قال: "لم يكن أصحاب النبي في يرون شبئا من الأعمال
 تركه كفر غير الصلاة "".

٥- أيوب السختياني ظع: قال: "ترك الصلاة كفر لا يختلف فيه"".

٦- إمحاق بن راهويه 拳: قال الإمام عمد بن نصر 拳: (سمعت إسحاق بقول: قد صح عن رسول الله 鐵 أن تارك الصلاة كافر، وكذلك كان رأي أهل العلم من لمدن النبي ﷺ إلى يومنا هذا أن تارك الصلاة عمدا من غير عدر حتى يذهب وقتها كافر).

وقال ابن رجب قضد: (وكثير من علياه أهل الحديث يرى تكفير تارك الصلاة، وحكاه إسحاق بن راهويه إجماعا منهم حتى إنه جمل قول من قال: لا يكفر بترك هذه. الأركان مم الإقرار بها من أقوال المرجنة، وكذلك قال سفيان بن عيبتة....) (\*).

<sup>(</sup>١) رواء ابن بطة (٢/ ١٧٣) رقم ٨٧٧ واللالكائي (٤/ ٩١٠) رقم ١٥٣٩

<sup>(</sup>۲) رودا الترمذي (۲۷۵۷) ولين آي شية قي الإيبان رقم ۱۲۳ (وقي المصنف (۲) ۱۲۷۱) وعديد بن مصر (۲) ۹۰۶ رقم ۱۶۹ و صححته الألباني قي صحيح النرجيب والترجيب (۲۱۵)، قبال بالشوكان وقائد (الظاهر من المدينة أن هذه القالة اجتمع عليها المصاباتة لأن قوله: "كان أصحاب رسول الله 霧" جع مضاف، وهو من المشعرات يذلك أيل الأوطار (۲۸۳/۱)، وانظر تعليق شيع الإسلام الأي قريا.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عمد بن نصر (٢/ ٩٢٥) رقم ٩٧٨ وصححه الألباني في صحيح الترغيب (١/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٤) تعظيم قدر الصلاة (٢/ ٩٢٩) رقم ٩٩٠

 <sup>(</sup>٥) فتح الباري لابن رجب (٢١/٢١)، وسيأتي كلام إسحاق قطع في الفصل التالي.

## \_\_\_\_\_ إقامة البرهان على أن ترك العمل الظاهر بالكلية ثاقض للإيمان \_\_\_\_\_

٧- معمد بن نصر الموزي هذ : قال: (قد ذكر نا في كتابنا هذا ما دل عليه كتاب الله تعالى وسنة معالى وسنة بسخوسة في المنطبة في المنطبة في المنطبة في المنطبة في المنطبة في الفضل، وعظم الفدر. ثم بالوعيد على من ضبعها، والفرق بينها وين سائر الأعمال في الفضل، وعظم الفدر. ثم ذكرنا الأخبار المروية عن النبي في في إقفار تاركها، وإخراجه إياه من الملة، وإياحة قتال من امنته من إقامتها، ثم جامنا عن الصحابة ختف مثل ذلك، ولم يجننا عن أحد منهم خلاف ذلك) (١٠).

٨- إبن تهيه فله: قال في بيان أدلة تكفير تارك الصلاة، بعد ذكر أدلة من الكتاب والسنة، وبيان أنه القول المنقول عن جمهور السلف: (ولأن هذا إجماع الصحابة. قال عمر مختص لما قبل له وقد خرج إلى الصلاة: "تعم ولا حظ في الإسلام لمن ترك المصلاة" وقصة في الصحيح، وفي رواية عنه قال: "لا إسلام لمن لم يصل" رواه النجاد، وهذا قاله

<sup>(</sup>١) تعطيم قدر المسلاة (٢٠ و٢٨). وزهم المحالف أن إجماع المسحنة إليا هو على الرواية، أي رواية الأحداث الأحداث إلى والمناف الراحية المناف الملك عدد ذلك في تأليل ما روى عن الأول: أن المروي غلا عالى ما روى عن الأول: أن المروي غلا تعلى الما والمناف المناف المناف الملك بعد ذلك في تأليل ما روى عن الشروية المنافية قد أن عن المسحابة خصف إن إثمار المنافية وعلى المنافية المنافية وهذا المسحابة طحف في إثماراً المستروع مسحن عن عند منتهم والمروي عن المسجات المستروة مسحن عن عند منتهم والمنافية والمنافية والمنافية في المنافية عن الكافية المنافية المنافية



بمحضر من الصحامة)(١).

٩- إين القيم 48: وقد ذكر أن من كفر تنارك الصلاة استدل بالكتاب والسنة وبإجماع الصحابة، ثم قال: (وأما إجماع الصحابة، فقال ابن زنجويه: حدثنا عمر بن الربيع حدثنا يميد الله بن عبد الله المحددة الله بن المحددة الله المحددة الله الله بن الله فالمحددة الله الله الله الله بن الله فالمحددة من أدخلتاه بنه. قال: فأمر عبد الرحم بن عود أن يصل بالناس. قال: فلم دخلنا على عمر بنه عثي عليه من الموت، قلم يزل في غشيته حتى أسفر، ثم أفاق فقال: "هل صل الناس؟ قال: فقلت! نعم، فقال: "لا إسلام لمن ترك الصلاء" ثم دعا بوضوه فتوضا وصل، وذكر القصة، ققال هذا بمحضر من الصحابة ولم يتكروه عليه. وقد تقام طل ذلك عن معاذ بن جبل، وعبد الرحن بن عوف، وأبي هريرة، ولا يعلم عن صحابي "كالانهم)".

<sup>(1)</sup> شرح المستدة لابن تيبية (٢/ ٥٧). وهذا هو الإجاء الذي يتصور نقله عن الصحابة فخضه إذ لا يمكن النقل عن جيمهم قردا دور دولما قال ابن تقدام خلاف وصدالة غريم شراء الأرض الخراجية: دومشا تول معر في الهاجرين والأنسار بعحض سادة الصحابة وأشنهم فلم يمكن وكان إجاماء ولا سبيل إلى وجود إحاج أفزرى من هذا وشبهه إذ لا سبيل إلى نقل قول المسترة في مسالة و لا إلى نقل قول المسترة ولا يوحد الأمم أو لا يرحد الإحاج إلا القول المشترة نتهى من المفتي ( ٢٠١٠ / ٢٠١ ) مع أن تكمير شارك الصداد منول عن سنة دع معايده كما قال الناس حزر فقد.

 <sup>(</sup>٢) الصلاة وحكم تاركها ص (٢٤) وما بعدها. وقول عمر جنت: "لا حظ في الإسلام لم رتوك"

#### \_\_\_\_\_ إقامة البرهان على أن ترك العمل الظاهر بالكلية ناقض للإيمان على أن ترك العمل الظاهر بالكلية ناقض للإيمان

ثم قال ابن القيم فلاه في خاتمة الفصل الذي جعله في الحكم بين الفريقين: (ومن اللا وهو العجب أن يقع الشك في كفر من أصر على تركها ودعي إلى فعلها على رؤوس الملا وهو يرى بارقة السيف على رأسه، ويُشد للقتل، وعصبت عيناه، وقبل له: تصلي وإلا قتلناك، فيقول: اقتلوني ولا أصلي أبدا، ومن لا يكفر تمارك المصلاة يقول: هذا مؤمن مسلم، يغشل ويصلي عليه ويدفن في مقابر المسلمين ("أو يعضهم يقول: إنه مؤمن كامل الإيهان إيان حماياتها واله المونى".

۱۰ الشيخ حمد بن ناصر بن معمر خقد، قال: (فيذه الأحاديث كم اترى، صريحة في كفر تارك الصلاة، مع ما تقدم من إجماع الصحابة، كها حكاه إسحاق بن راهويه، وابن حزم، وعبد الله بن شقيق، وهو مذهب جهور العلياء من التابعين ومن بعدهم)

١١- الشيخ محمد بن إبراهيم علام، قال: (فقد وصلني كتابك الذي تستفتي به عن

<sup>=</sup> الصلاة" رواه مالك برقم ٥١، وابن أي شبية في الإيبان برقم ١٠، وعمد بن نعر برقم ٩٢٤ (١/ ٩٨٣) واللائكاني برقم ١٥٢٨ (٤/ ٥٠٦) وصححه الشبيع الألباني في تحقيق الإيبان لابن أي

<sup>(</sup>۱٬۹۶۳) واللاتكالي برقم ۱۹۲۸ (۱۹۴۰) وصححه الشيخ الالبالي تخفيق الاينال لا بن إلى الله على الله الله الله الله شية ص (۱۶)، وروى عمد بن نصر (۱۳۰) عن أي اللبح قال: "سمعت عمر خشه يقول: "لا إسلام إن لم يصل"، قبل الشريك: على الشر؟ قال: نمم".

 <sup>(1)</sup> وهذا مذهب المالكية والشافعية، ورغم شناعة هذا القول كها ترى، فلا يزال البعض يستكثر به، ويقول:
 هذا مذهب جهور الققهاء!

<sup>(</sup>۲) الصلاة وحكم تاركها ص (۵۳).

<sup>(</sup>٣) الدرر السنية (٢٠٧/١٠).

\_ الناب الثَّالِثُ الفَصل الثَّانِي \_\_\_\_

الرجل الذي وعظ في أحد المساجد وقال: من ترك الصلاة تهاونًا وكسلا يقتل. وتسأل عن كلام العلياء في ذلك؟

فالجواب: الحمد لله. ذهب إمامنا أحمد بن حنبل والشافعي في أحد قوليه وإسحاق بن راهويه، وعبدالله بن المبارك والنخعي والحكم وأبوب السختياني وأبو داود الطبالسي وغبرهم من كبار الأئمة والتابعين إلى أن تاركها كافر. وحكاه إسحق بن راهويه إجماعًا، ذكره عنه الشيخ أحمد بن حجر الهيثمي في شرح الأربعين، وذكره في كتاب الزواجر عن اقتراف الكبائر عن جهور الصحابة. وقال الإمام أبو محمد بن حزم: ساثر الصحابة هج ومن بعدهم من التابعين يكفرون تارك الصلاة مطلقًا، ويحكمون عليه بالارتداد منهم أبو بكر وعمر وابنه عبدالله وعبدالله بن مسعود وابن عباس ومعاذ وجابر وعبد الرحمن بن عوف وأبو الدرداء وأبو هريرة وغيرهم من الصحابة ولا نعلم لهم مخالفًا من الصحابة، واحتجوا على كفر تاركها بها رواه مسلم في صحيحه عن جابر بن عبد الله، قال قال رسول الله ﷺ: ابَيْن الرَّجل وَيَيْن الشُّركِ وَالكُفر تركُ الصَّلاةِ ١١٠، وعن بريدة بن الحصيب قال سمعت رسول الله ﷺ يقول: «الْعَهِدُ الَّذِي بَيْننا وَبَيْنَهُمْ الصَّلاةُ فَمَن تركها فقد كفرًا(٢) رواه الإمام أحمد وأهل السنن. وعن عبادة بن الصامت قال: «أوصائي رَسُولُ الله عِنْ فَقَالَ لا نُشرك بالله ضَيئًا وَلاَ تَترك الصَّلاةَ عَمَدًا فَمَن تَرَكَهَا عَمْدًا فَقَدْ

 <sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۸۲).

 <sup>(</sup>٢) رواه أحد (٢٢٩٧) والترمذي (٢٦٣١) والنسائي (٤٦٣) وابن ماجه (١٠٧٩) وصمحه الألباني
 وشعب الأوذو ط.

## \_\_\_\_\_ إقامة البرهان على أن ترك العمل الظاهر بالكلية ناقض للإيمان \_\_\_\_

خَرَجَ مِن اللَّذِهِ وراه ابن أي حاتم (() ، وعن معاذم فوعاً امتن تُركَّ صَلاَةً مَكُونَةً مَتَكَمَدًا فَقَدْ بَرَكَ مِنهُ فِئمَّةُ الله (() ، وعن عبدالله بن شفق العقبل قال: "كان أصحاب رسول الله في لا يرون شيئاً من الأعمال ترك كفر غير الصلاة رواه الترمذي. فهذه الأحاديث كها ترى صريحة في كفر تارك الصلاة مع ما تقدم من إجماع الصحابة، كها حكاه إسحق بن راهويه وابن حزم وعبد الله بن شقيق، وهو مذهب جمهور العلها، والتابعين ومن بعدهم) ().

۲۱- الشيخ عبد العزيز بن باز ظهر، قال: (... و فداً ذكر عبد الله بن شقيق العقبل التابعي المجلس التابعي المجلس التابعي المجلس التابعي المجلس التابعي المجلس التابعي المجلس التابع التاب

(١) وضعفه الألباني في ضعيف الترغيب والترهيب (٣٠٠).

 <sup>(</sup>٢) رواه أحد (٢٢١٢٨) والطبراني في الأوسط، وقال النذري: لا بأس بإسناده في المتامعات، وقال الألباني
 في صحيح الترغيب والترهيب (2٦٩): حسن لفيره.

<sup>(</sup>٣) فتاوى الشيخ محمد بن إبراهيم وتد(٢/١٠٧-١٠٩).

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه ص ١٣٩

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (١٨٣٠) بلفظ: "إن كفرا بكم أن ترغبوا عن آبائكم"، وهي من القرآن الذي نسخ لفظه.

والنّتان في النّاسي شَمَّا يِهِمْ كُفُرُّ النّبَاعَةُ وَالطّفَرُ فِي النّسَبِهُ ( فَهَا كَلَّهُ كَمُر دون كفر عند أهل العلم؛ لأنه جاء متكرا غير معرف به (أل)، ودلت الأدلة الأخرى دالة على أن المراد به غير الكفر الأكبر، بخلاف الصلاة فإن أمرها عظيم، وهي أعظم شيء بعد الشهادتين، وعمود الإسلام) ".

وبعد: (فهذا الإجماع أقوى دليل في هذه المسألة، وأصرح دليل فيها؟ إذ لا يعتريه احتمال ولا تأويل. وهو ما يؤكد ما دلت عليه ظواهر النصوص بأن المراد بالكفر فيها الكفر جمن الملة. وهو يردُّ على كل من أراد صرف تلك النصوص عن ظراهرها، بأن المراد كفر دون كفر. بل هذا الإجماع يرجب على كل منصف الرجوع عن كل قول غالف له، فإن الأئمة الأرمة وعامة العلماء على أن الإجماع حجة قطعية، لا يجوز العدول عنها. فمن قال من العلماء بخلاف ما دل عليه هذا الإجماع، لعل له عذوه أو اجتهاده الذي يؤجر عليه، لكن هذا العذو قد زال عمن اطلع على هذا الإجماع ووقف عليه)".

#### تنبيهان:

الاول: ما ذهب إليه بعض أهل العلم من حمل أحاديث كفر تارك الصلاة على الكفر الأصفر، قد ردّه شيخ الإسلام هجم من تسعة أوجه، قال في شرح العمدة: (وأما حمله على كفر دون كفر، فهذا حمل صحيح ومحمل مستقيم في الجملة في مثل هذا الكلام،

<sup>(</sup>۱) سبق تخريجه ص ۱۳۹

<sup>(</sup>٢) مجموع فتاوى ومقالات الشيخ ابن باز (١٠/ ٢٤٠) وما بعدها.

 <sup>(</sup>٣) الخلاف في حكم تارك الصلاة ص (٥٨) لشيخنا الدكتور عبدالله بن إبراهيم الزاحم حفظه الله.

# \_\_\_\_\_ إقامة البرهان على أن ترك العمل الظاهر بالكلية ناقض للإيمان

ولهذا جاء عن النبي 魔魔 وأصحابه والتابعين في كثير من المواضع مفسرا، لكن الكفر الوارد في الصلاة هو الكفر الأعظم لوجوه:

أحدها: أن الكفر المطلق هو الكفر الأعظم المخرج عن الملة فينصرف الإطلاق إليه، وإنها صرف في تلك للواضع لل غير ذلك لقرائن انضمت إلى الكلام، ومن تأمل سباق كل حديث وجده معه، وليس هنا شيء يوجب صرفه عن ظاهره، بل هنا ما تقرره على الظاهر.

الثاني، أن ذلك الكفر منكر مبهم مثل قوله: • وقتاله كفر»، •هما بهم كفر» وقوله: وكفر بالله و وشبه ذلك، وهنا عرف باللام بقوله: • ليس بين العبد وبين الكفر أو قال الشرك والكفر المعرف ينصرف إلى الكفر للعروف وهو للمغرج عن الملة.

الثانثة أن في بعص الأحاديث: فقد خرج من الملقه وفي بعضها: فبينه وبين الإيهان، وفي بعضها: فبينه وبين الكفره وهذا كله يقتضي أن الصلاة حدُّ تُدخله إلى الإيهان إن فعله، وتخرجه عنه إن ترك.

الوابعة أن قوله: طيس بين العبد وبين الكفر إلا ترك الصلاة)، وقوله: "كان أصحاب عمد ﷺ لا يرون شيئا من الأعمال تركه كفر إلا الصلاة" لا بجوز أن يراد به إلا الكفر الأعظم ("؟ لأن ينه وين غير ذلك مما يسمى كفر ا أشياء كثيرة، ولا يقال: فقد

 <sup>(</sup>١) قلت: حَلَّ الإجماع المقول عن الصحابة في مداه السألة على الكفر الأصغر، مما ركن إليه عدد من
المخالفين، وهو حمل لا يصح كما بين شبخ الإسلام فجد، وفي غالفة لما فهمه سلف الأمة الذين نقلوا
هذا الإجماع، كالسحاق من واهويه، وعدمين نصر المروزي، ومن بعدهم كالمشري» وابن حزم، =

يخرج من الملة بأشياء غير الصلاة، لأنما نقول: هذا ذكر في سياق ما كان من الأعمال الفروضة، وعل العموم يوجب تركه الكفر، وما سوى ذلك من الاعتقادات فإنه ليس من الأعرال الظاهرة.

الغامس؛ أنه خرج هذا الكلام نحرج تخصيص الصلاة وبيان مرتبتها على غيرها في الحامة، ولو كان ذلك الكفر فسقا لشاركها في ذلك عامة الفرائض.

السادس: أنه بين أنها آخر الدين، فإذا ذهب آخره ذهب كله.

السابع، أنه بين أن الصلاة هي المهد الذي بيننا وبين الكفار، وهم خارجون عن اللذ ليسوا داخلين فيها، واقتضى ذلك أن من ترك هذا المهد فقد كفر، كيا أن من أتى به فقد دخرا في الدين، ولا يكون هذا إلا في الكفر للخرج من لللة.

الشاهن؛ أن قول عصر: "لاحظ في الإسلام لمن ترك السعلاة " أصرح في، في خروجه عن الملة، وكذلك قول ابن مسعود وغيره، مع أنه بين أن إخراجها عن الوقت ليس هو الكفر وإنها هو الترك بالكلية، وهذا لا يكون إلا فيا يخرج من الملة.

التاسع: ما تقدم من حديث معاذ (أ؛ وفإن فسطاطا على غير عمود لا يقوم، كذلك الدين لا يقوم إلا بالصلاة.

وفي هذه الوجوه يبطل قول من حملها على من تركها جاحدا.

وشيخ الإسلام، وابن القيم، ثم إبن إيراهيم وابن باز وابن عشيين ومن ذكرنا أنفا، وحم الله الجميع.
 (١) وهم قوله ﷺ: "رأس الأمر الإسلام وعمو ده الصلاة وذووة سنامه الجهاد".

وأيضا قوله: "كانوا لا يرون شبتا من الأعمال تركه كفر" وقوله: «ليس بين العبد وبين الكفر، وغير ذلك مما يوجب اختصاص الصلاة بذلك، وترك الجحود لا فرق فيه بين الصلاة وغيرها؛ ولأن الجمود نفسه هو الكفر من غير ترك حتى لو فعلها مع ذلك لم ينفعه، فكيف يعلق الحكم على ما لم يذكر؟!

ولأن المذكور هو الترك، وهو عام في من تركها جحودا أو تكاسلا، ولأن هذا عدول عن حقيقة الكلام من غير موجب فلا يلتفت إليه\'<sup>\\</sup>.

التنبيه الثاني: ما يردده بعض المخالفين من قولهم: كيف خفي هذا الإجماع على الأثمة الذين ذهبوا إلى عدم تكفير تارك الصلاة؟

جوابه أن يقال: إذا ثبت إجماع الصحابة، فهو حجة على من بعدهم، وأقوال العلماء يحتج ها، ولا يحتج بها، وباب العذر واسع، فللخالف ربيا لم يبلغه الإجماع، أو تأوله بنوع تأويل، والمسألة لها نظائر، فمن ذلك:

١- أنه قد نقل غير واحد إجماع الصحابة على منع بيع أمهات الأولاد، وخالف في ذلك من خالف <sup>(١)</sup>.

قال ابن قدامة: (ولأنه إجماع الصحابة ﴿ عَلَيْ بدليل قول على كرم الله وجهه: "كمان

<sup>(</sup>۱) شرح العملة (۲/ ۸۱).

<sup>(</sup>٦) قال الصنعان في سبل السلام (٦٤/١): (وادعى الإجاء على اللع من بيعها جامة من الشاخرين، وأفاد الحافظ امن كثير الكلام على هذه المسألة في جزء مقردة قال: وتلخص لي عن الشافعي فيها أربعة أقوال، وفي المسألة من حيث هي تراية أقوال. وقد ذهب الناصر والإمامية وداود إلى حواز بيعها).

رأيي ورأي عمر أن لا تباع أمهات الأولاد"، وقوله: "فقفى به عمر حياته وعلمان حياته"، وقول عبيده: "رأي علي كرم الله وجهه وعمر في الجماعة أحب إلينا من رأيه وحده". وروى عكرمة عن ابن عباس قال: قال عمر بخت : ما من رجل كان يقر بأنه يطأ جاريه ثم بهوت إلا أعتقها ولدها إذا ولدت وإن كان سقطا.

فإن قبل: فكيف تصح دعوى الإجماع مع غالفة علي وابن عباس وابن الزبير هنف ؟ قلنا قد روي عتهم الرجوع عن الخالفة، فقد روى عيدة قال بعث إلى على كرم الله وجهه وإلى شريع أن اقضوا كما كنتم تفضون قابق أبغض الاختلاف. وابن عباس قال: ولد أم ولد بمنزلتها، وهو الراوي لحديث عقفهن عن النبي على وعن عمر، فيدل على موافقته لهم، ثم قد ثبت الإجماع باتفاقهم قبل المخالفة، واتفاقهم معصوم عن الحظا!، فإن الأمة لا تجتمع على ضلالة، ولا يجوز أن يخلو زمن عن قائم لله بحجته، ولو جاز ذلك في بعض العصر لجاز في جمعه، ورأي الموافق في زمن الاتفاق خبر من رأيه في الحلاف بعد، فيكون الاتفاق حجة على المخالف له منهم كما هو حجة على غره.

فإن قبل: فلو كان الاتفاق في بعض العصر إجماعا حرمت خالفته، فكيف خالفه هؤلاء الأئمة الذين لا تجوز نسبتهم إلى ارتكاب الحرام؟ قلنا: الإجماع ينقسم إلى مقطوع به ومظنون، وهذا من المظنون، فيمكن وقوع المخالفة منهم له مع كونه حجة، كما وقع منهم خالفة النصوص الظنية، ولا تخرج بمخالفتهم عن كونها حجة، كذا ههنا)(١٠).

<sup>(</sup>١) المغنى (١٠/١٤).

## \_\_\_\_\_ إقامة البرهان على أن ترك العمل الظاهر بالكلية ناقض للإيمان \_\_\_\_\_

ويقال هنا أيضا: لا يجوز أن يخلو زمن عن قائم لله بحجته، فأين النقل عن صحابي واحد بها يخالف هذا الإجماع؟!

٣- ومن ذلك أيضا: إجماع الصحابة على انتفاض عهد الذمي بسب النبي ﷺ، ثم غالفة بعض الفقها، في ذلك ("، قال شيخ الإسلام ﷺ: (والدلالة على انتفاض عهد الذمي بسب الله أو كتابه أو دينه أو رسوله ووجوب قتله وقتل المسلم إذا أنى ذلك
الكتاب والسنة وإجماع الصحابة والتابعين والاعتبار) (").

إلى أن قال: (وأما إجماع الصحابة هخف فلأن ذلك تُقل عنهم في قضايا متعددة يستر مثلها ويستغيض، ولم يتكرها أحد منهم، فصارت إجماعا. واعلم أنه لا يمكن ادعاء إجماع الصحابة على مسألة فرعية بأبلغ من هذا الطريق) ("".

٣- ومن ذلك: مسألة اشتراط المرأة على الرجل ألا يتزوج عليها ولا يتسرى، ولا يخرجها من دارها أو بلدها، فقد حكى فيها ابن القيم هج إجماع الصحابة على أن الشرط لازم، مع مخالفة من خالف من الأئمة.

قال عُلاد: (إذا تزوجها على أن لا يخرجها من دارها أو بلدها، أو لا ينزوج عليها، ولا يتسرى عليها فالنكاح صحيح، والشرط لازم. هذا إجماع الصحابة عَلَيْف، فإنه صح

 <sup>(</sup>١) كالحنفية ووجه عند الشافعية، وينظر: تبيين الحقائق (٣/ ٢٨١)، مغني المحتاج (٨/ ٨٣)، المغني
 (٨/ ٢٨٣)، الموسوعة الفقهية الكويئية (٧/ ١٣٨).

 <sup>(</sup>۲) الصارم الملول (۲/ ۲۲).

<sup>(</sup>٢) السابق (٢/ ٢٧٨).

عن عمر، وسعد: ومعاوية، ولا مخالف لهم من الصحابة، وإليه ذهب عامة التابعين، وقال به أحمد. وخالف في ذلك الثلاثة، فأبطلوا الشرط، ولم يوجبوا الوفاء به)(١).

4- ومن ذلك: الإجماع القديم على طهارة بول وروث ما يؤكل لحمه، وقد خالف نيه أبو حيفة والشافعي "". قال شيخ الإسلام فجد: (وكذلك مذهب مالك وأهل المدينة في أعيان النجاسات الظاهرة في العبادات أشبه ثين و بالأحاديث الصحيحة، وسيرة الصحابة، ثم إنهم لا يقولون بنجاسة البول والروث عما يؤكل لحمه، وعمل ذلك بضع عشرة حجة، من النص، والإجماع القديم، والاعتبار، ذكر ناها في غير هذا الموضع، ولبس مع المنجس إلا لفظ يظن عمومه، ولبس بعام، أو قياس يظن مساواة الفرع فيه للأصل، ولنس ، كذلك) "".

وقال هج : (وبول ما أكل لحمه وروثه طاهر، لم يذهب أحدٌ من الصحابة إلى تنجمه، بل القول ننجاسته قول محدثٌ لا سلف له من الصحابة)(").

ه، ١، ٧- ومن ذلك: الإجماع القديم على حل ذبائع أهل الكتاب، وحل نسائهم، وجواز أخذ الجزية منهم، سوا، كانوا أو أحد آبائهم ممن دخلوا في الدين قبل نزول

 <sup>(</sup>١) إغاثة اللهفان (٢/ ٢٥)، وهذه الأمثلة الثلاث مستفادة من يحث مصوّر بعنوان: حكم تارك المصلاة عند شيخ الإسلام ابن تيمية، لأحد الفضائره، لم أتف عل اسمه.

<sup>(</sup>٢) انظر: المسوط (١/ ٥٤)، المجموع (٢/ ٢١٥).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۲۰/۳۳۹).

<sup>(</sup>٤) الفتاوي الكبري (٥/ ٣١٣).

القرآن، أو بعده، وخالف في ذلك الشافعي څيو‹‹›

قال الإمام عمد بن الحسين التميمي الجوهري (ت: ٣٥٠هـ): (وإجمعوا أن ذبيحة الكتابي حلال للمسلم، وسواء دان بديته ذلك واحد من آباته قبل نزول القرآن، أو بعده، إلا الشافعي هيئت ، فإنه لم يجز من ذبائحهم إلا ذبائح من دان منهم أو أحد من آبائهم قبل نزول القرآن، وأما من دان منهم أو أحد من آبائهم بعد نزول القرآن، فإنه لا يبيح

(١) قرر الشافعي فيخد هذه المسألة في مواضع من كتابه "الأم"، فمن دلك قوله: (وذكر الله عز وجل نعمته على مني إسرائيل في غير موضع من كتابه وما أتاهم دون غيرهم من أهل دهرهم، كان من دان دين بشي إسرائيل قبل الإسلام من غير مني إسرائيل في غير معنى من بني إسرائيل أن ينكح ا لأنه لا يقع عليهم أهل الكتاب، بأن آباءهم كانوا غير أهل الكتاب، ومن غير سب بني إسرائيل، فلم يكونوا أهل كتاب إلا بمعنى، لا أهل كتاب مطلق، فلم يجز والله تعالى أعلم أن ينكح نساء أحد من العرب والعجم غير بني إسرائيل دان دين اليهود والنصاري بحال... فعن كان من بني إسرائيل يدين دين اليهود والنصاري نكح نساؤه وأكلت ذبيحته، ومن نكح نساؤه فسيي منهم أحد وطئ بالملك. ومن دان دين بني إسرائيل من غيرهم لم تنكح نساؤه، ولم تؤكل ذبيحته، ولم توطأ أمنه) انتهى صن "الأم" (٤/ ١٩٣). وقال ظاه : (فكل من دان ودان آباؤه أو دان بنفسه وإن لم يدن آباؤه دينَ أهل الكتاب، أي كتاب كان قبل نزول الفرقان، وخالف دين أهل الأوثان قبل نزول الفرقان، فهو خارج من أهل الأوثمان، وعلى الإمام إنا أعطاه الحزية وهو صاغر أن يقبلها منه عربيا كان أو عجميا. وكل من دخل عليه الإسلام، ولا بدين دين أهل الكتاب بمن كان عربيا أو عجميا فاراد أن تؤخذ منه الجزية ويقر على دينه، أو بحدث أن بدين دين أهل الكتاب، فليس للإمام أن يأخذ منه الحزية، وعليه أن يقاتله حتى بسلم كما يقاتل أهل الأوثان حتى سلموا). الأم (٤/ ١٨٤). وقال ظه: (أصل ما أبني عليه أن الجزية لا تقبل من أحد دان دين كتابي إلا أن يكون آياؤه دانوا به قبل مزول الفرقان) نقله عنه المزنى، انظر الأم (٨/ ٣٨٧) وانظر: المجموع (٩/ ٨٤)، فتاوى الرملي (٤/ ٦٣).

للمسلم ذبيحته)(١).

وقال قطد: (وأجموا أن الجزية على كل كتابي، وإن كان إنها دان بدينه بعد نزول الفرقان، إلا الشائمي خشت فإنه قال: لا جزية إلا أن يكون قد دان، أو واحدة من آباله مذلك الده. قبل تزول الفرقان) ".

وقال أبو بكر الجصاص فلا: (وقد روي عن جاعة من السلف القول في أهل الكتاب من العرب، لم يفرق أحدً منهم فيه بين من دان بذلك قبل نزول القرآن أو بعده، ولا نعلم أحدا من السلف والخلف اعتبر فيهم ما اعتبره الشافعي في ذلك، فهو منفرد بهذه المقالة خارج بها عن أقاويل أهل العلم)?".

وقال شيخ الإسلام الله: (وهذا مبني على أصل، وهو أن قوله تعلل: ﴿ وَتَطْعَامُ اللّهِ مِنْ أَوْمُوا اللّهِ مِنْ أَو اللّهِ مِنْ أَوْمُوا الْكِتَابُ وِلِ كُلُمُ وَمُلَامُكُمْ حِلْ لَلّهُمْ وَالْحَصَسَةُ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ وَالْحَصَسَةُ مِنَ اللّهِ مِنْ أَوْمُوا الْكِتَابِ وَاللّهِ اللّهِ مِن هو بعد توول القرآن مندين بدين أهل الكتاب؟ أو المراد به من كان آباؤه قد دخلوا في دين أهل الكتاب قبل النسخ والتبديل؟ على قولين للعلماء. فالقول الأول هو قول جهور المسلمين من السلف والخلف، وهو مذهب أي حنيفة ومالك وأحد القولين في مذهب أحد، بل هو

<sup>(</sup>١) نوادر الفقهاء، ص (٧٥).

<sup>(</sup>۲) السابق، ص (۱۷۹).

<sup>(</sup>٣) أحكام القرآن (٢/ ٥٥٧).

<sup>(</sup>٤) سورة المالدة، آبة: ٥

المنصوص عنه صريحا. والثاني: قول الشافعي وطائفة من أصحاب أحمد).

إلى إن قال: (وأحمد إنها اختلف اجتهاده في بني تغلب، وهم الغين تنازع فيهم الصحابة. فأما سائر اليهود والنصاري من العرب مثل: تنوغ وبهراء وغيرهما من اليهود، فلا أعرف عن أحمد في حل ذباتحهم نزاعا، ولا عن الصحابة ولا عن التابعين وغيرهم من السلف، وإنهاكان النزاع بينهم في بني تغلب خاصة).

ثم قال: (بل الصواب المقطوع به أن كون الرجل كتابيا أو غير كتابي هو حكم مستقل بنفسه، لا بنسبه. وكل من تدين بدين أهل الكتاب فهو منهم، سواء كان أبوه أو جده دخل في دينهم، أو لم يدخل، وسواء كان دخوله قبل النسخ والتبديل، أو بعد ذلك. وهذا مذهب جمهور العلماء كأبي حيفة ومالك والمتصوص الصريح عن أحمد، وإن كان بين أصحابه في ذلك نزاع معروف. وهذا القول هو الثابت عن الصحابة خضه، ولا أعلم بين الصحابة في ذلك نزاعا، وقد ذكر الطحاوي أن هذا إجاع قديم)(").

٨- ومن ذلك: إجماع الصحابة على أن سجود التلاوة غير واجب، مع مخالفة الحفية في. قال ابن قدامة على ( وجملة ذلك أن سجود التلاوة سنة مؤكدة وليس بواجب عند إمامنا ومالك والأوزاعي والليث والشافعي وهو مذهب عمر وابنه عبد الله، وأوجبه أبو حنيفة وأصحابه؛ لقمول لله فكن ﴿ فَمَا لَمُم لا يُؤْمِئُونَ فِي وَإِنَّا أَوْمَ عَلَيْهِمُ ٱلْفَرْبَانُ لا

(١) مجموع الفتاوي (٣٥/ ٢١٩- ٢٢٤) وقد ساق مخلا تسعة أوجه في تأييد مذهب الجمهور.

يَتَجُدُونَ﴾ '`'، ولا يذم إلا على ترك واجب، ولأنه سجود يفعل في الصلاة فكان واجبا كسجود الصلاة.

ولنا ما روى زيد بن ثابت قال: "قرأت على النبي ﷺ النجم فلم يسجد منا أحد" متفق عليه "". ولأنه إجماع الصحابة، وروى البخاري والأثرم عن عمر أنه قرأ يوم الجمعة على النبر بسورة النحل حتى إذا جاء السجدة نزل فسجد وسجد الناس حتى إذا كانت الجمعة القابلة قرأ بها حتى إذا جاءت السجدة قال: با أيها الناس إنها نمر بالسجود فمن سجد نقد أصاب ومن لم يسجد فلا إثم عليه. ولم يسجد عصر، وفي لفظ: إن الله لم يفرض علينا السجود إلا أن نشاء، وفي رواية الأثرم: فقال: على رسلكم إن الله لم يكتبها علينا إلا أن نشاء، فقرأها ولم يسجد ومنعهم أن يسجدوا، وهذا بحضرة الجمع الكثير، فلم يتكره أحد ولا تُقل خلاف، قأما الآية فإنه ذمهم لترك السجود غير معتقدين فضله ولا مشروعيت، وقياسهم يتنقص بسجود السهو فإنه عندهم غير واجب)".

٩- ومن ذلك: الإجماع على منع الرجوع في الوقف، مع خالفة أي حنيفة فلاد. قال ابن عنيفة الله: وأل المنافقة المنا

<sup>(</sup>١) سورة الانشقاق، آية: ٢١، ٢٠

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٠٧٣) ومسلم (٥٧٧).

<sup>(</sup>٣) المغنى (١/ ٣٦١).

# \_\_\_\_\_ إقامة البرهان على أن ترك العمل الظاهر بالكلية ناقض للإيمان \_\_\_\_\_

عالف السنة الثابتة عن رسول اله 囊 وإجماع الصحابة خفته : فإن النبي ﷺ قال لعمر في وقفه: لا يباع أصلها ولا يبتاع ولا يوهب ولا يورت "". قال الترمذي: العمل على هذا الحديث عند أهل العلم من أصحاب النبي 瓣 غيرهم لا نعلم بين أحد من المتقدمين منهم في ذلك اختلافا)"".

ونظائر هذا كثيرة، تركت ذكرها خشية الإطالة.



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٧٣٧) ومسلم (١٦٣٣).



| الصفحة | الموضوع                                                               |
|--------|-----------------------------------------------------------------------|
| ٧      | تىيد                                                                  |
| *1     | الباب الأول: مفهوم الإيمان والكفر عند أهل السنة والجماعة              |
| **     | الفصل الأول: مفهوم الإيمان عند أهل السنة والجماعة                     |
| ۳٥     | البحث الأول: الإيمان لغة                                              |
| ۳٥     | دعوى الإجماع على أن الإيمان في اللغة هو التصديق                       |
| 70     | من أهل اللغة من فسر الإيهان بإظهار الخضوع والقبول للشريعة             |
| ۳٥     | سنة أوجه لشيح الإسلام في رد القول بأن الإيهان هو التصديق              |
| 44     | الأقرب تفسير الإيهان بالإقرار                                         |
| ٤٠     | المبحث الثَّاني: الإيمان شرعا                                         |
| ٤٠     | الإبيان حفيقة مركبة من القول والعمل. الظاهر والباطن                   |
| ٤٠     | قول شيخ الإسلام في الواسطية: (وعمل اللسان) وتوجيه الشيح ابن عثيمين له |
|        | حكاية الإجماع على أن الإبيان قول وعمل، وفيه النقل عن الشافعي والبخاري |
| : •    | وإسحاق بن راهويه وأبي عبيد وابن عبد البر وابن تيمية                   |
| ۲۲     | قول من قال: الإيمان قول وعمل ونية وسنة، المراد من ذلك                 |
| ٤٤     | ربها قال بعضهم: وعمل بالأركان، نقل ذلك عن أبي حاتم الرازي             |
|        | ما قبل في أبي الصلت الهروي واتهامه بوضع حديث: الإيبان إقرار وعمل      |
|        | بالجوارح، وتعجب المعلمي الياني من قول ابن حجر في أبي الصلت: وأفرط     |
| ٤ŧ     | العقبا. فقال: كذاب                                                    |

| _      | الإيمان عند السلف                                                              |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة | الموضوع                                                                        |
|        | قول السلف: وسنة، مرادهم بالسنة: الشريعة، ليحرج به أعيال المشركين وأهل          |
| : 7    | الكتاب                                                                         |
| ٤٧     | المبحث الثالث: تفصيل القول في حقيقة الإيمان                                    |
|        | أولا: قول القلب. الدليل على أنه من الإيهان، وبيان أنه إذا لم يكن معه عمل       |
| ٤٧     | القلب لم ينفع صاحبه                                                            |
|        | ثانيا: قول اللسان. الدليل على أنه من الإيهان، والإجماع على أن من لم يأت به مع  |
| ٤٩     | القدرة فهو كافر ظاهرا وباطنا                                                   |
|        | التنبه على أن المعتبر في قول اللسان: ليس مجرد الخبر عما في النفس، بل التكلم به |
| ٥.     | على وجه الإنشاء المتضمن للالتزام والانقياد                                     |
|        | تقرير شيخ الإسلام أنه لابد من اقتران العلم بالعمل في الباطن، واقتران القول     |
| ١٩     | بأصل الطاعة في الظاهر                                                          |
|        | تعليق ابن القيم على قصة وفد نجران، وبيان أن إقرار الكتابي للنبي ﷺ بالنبوة،     |
|        | لم يدخله في الإسلام، وأنه لابد من المعرفة والإقرار والنزام طاعته ودينه ظاهرا   |
|        |                                                                                |

وباطنا ...... الإجماع عمل أن الكمافر إذا أتسى بالمشهادتين ثبت له حكم الإمسلام في الظاهر.....ا بطلان ما عليه أهل التوقف والتبين ....... بطلان القول بأن لا إله إلا الله تعصم صاحبها ولو فعل ما فعل من النواقض ...

٥٥

| TAV | فهرس محتويات الجزء الأول 🚤 |   |
|-----|----------------------------|---|
|     | فهرس معدويات الجرء الأول   | _ |

| الصفحة | الموضوع                                                                     |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 37,    | ثالثا: عمل القلب. الدليل على أنه من الإيمان                                 |
| ٥٨     | عامة فرق المرجئة نثبت عمل القلب في الإيمان إلا جهها ومن وافقه               |
|        | الحب النام مع القدرة يستلزم حركة البدن بالقول الظاهر والعمل الظاهر          |
| 29     | ضرورة                                                                       |
| ۶۹     | رابعا: عمل الجوارح. الدليل على أنه من الإبيان                               |
|        | سبب المحراف المرجنة هو العدول عن معرفة كلام الله وكلام رسوله. نقل كلام      |
| 71     | مهم عن شيخ الإسلام في ذلك                                                   |
| 7.7    | الرسول ﷺ بين المراد من الإيهان بيان شافيا لا مجتاج معه إلى الاستدلال باللغة |
|        | اعتهاد المرجئة على مقدمتين باطلتين: الإيهان في اللغة هو التصديق، والتصديق   |
| 7.5    | يكون بالقلب أو القلب واللسان. جواب شيخ الإسلام عن ذلك                       |
| 77     | المبحث الرابع: أصل الإيمان وفرعه                                            |
| 7.7    | الإيهان أصله في القلب وفرعه ما يظهر على الجوارح                             |
| 77     | من أهل السنة من جعل قول اللسان أصلا                                         |
| 7.4    | قول القلب أصل لقول اللسان، كما أن عمل القلب أصل لعمل الجوارح                |
| γ.     | العلاقة بين قول القلب وعمله                                                 |
| ٧.     | التصديق يستلزم عمل القلب إذا لم يوجد المعارض                                |
| ٧٢     | المقصود من زوال التصديق عند انتفاء عمل القلب                                |
| ٧٥     | إطلاق شيخ الإسلام لفظ التام بمعنى الصحيح المجزئ                             |
| ٧e     | تصريح شيخ الإسلام بأن قول اللسان (شرط) في صحة الإيمان                       |

| الإيمان عند السلف                                        | _      |
|----------------------------------------------------------|--------|
| لوضوع                                                    | الصفحة |
| خطأ القول بأن التصديق موجب لجميع ما يدخل في مسمى الإيهان | ٧٦.    |
| لبحث الخامس: زيادة الإيمان ونقصائه                       | ٧A     |
| لأدلة على ذلك                                            | YA     |
| صريح ابن المبارك بالزيادة والنقصان                       | 7.1    |
| ثار سلفية في الزيادة والنقصان                            | ΑŤ     |
| سبعة أوجه في زيادة الإيهان ونقصه                         | At     |
| لبحث السادس: الاستثناء في الإيمان                        | ٨٩     |
| لاستثناء مذهب السلف وأصحاب الحديث                        | ٨٩     |
| لاستثناء لأجل العمل                                      | ٨٩.    |
| لاستثناء في الأمور المتبقنة                              | ۹,     |

أصح الأقوال: أنه يجوز فعله وتركه باعتبار حالين .....

خسة أوجه لجواز الاستثناء عندالسلف .....

كراهة السلف سؤال الرجل: أمؤمن أنت؟ .....

المرجئة أحدثت هذا السؤال لتحتج به على مذهبها .....

المبحث السابع: القرق بين الإيمان والإسلام .....

الذي دل عليه الكتاب والسنة أن الإيان أكمل وأفضل من الاسلام ......

توضيح شيخ الإسلام لقول الزهري: الإسلام هو الكلمة .....

أقوال الناس في المسألة ......

9.7

9 5

43

47

٩٨

٩,٨

9.4

99

| -(r^   | فهرس محقويات الجزء الأول                                                 |
|--------|--------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة | र्धिकवन                                                                  |
| 44     | - بــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                  |
| ١.١    | الجواب عما استدلوا به                                                    |
| ١.٥    | الإسلام عمل ومحض ويلزمه جنس التصديق                                      |
|        | القول بأن الإسلام هو الكلمة فقط، قول متطرف، وكذلك القول بأن الإسلام      |
| 1.7    | هو الإيبان                                                               |
| ١.٧    | القائلون بالفرق بين الإسلام والإيران، وحجتهم                             |
| ١ - ٨  | الجمهور على أن الأعراب المذكورين في أية الحجرات ليسوا منافقين            |
| 111    | الدين يجمع الدرجات الثلاثة: مسلم ثم مؤمن ثم محسن                         |
| 115    | قاعدة الاجتماع والافتراق                                                 |
| 117    | التلازم بين الإيهان والإسلام                                             |
| 119    | نقل مهم عن أبي طالب المكي ﴿قع                                            |
| 117    | الفصل الثاني: مفهوم الكفر عند أهل السنة والجماعة                         |
| 170    | الميحث الأول: الكفر لقة وشرعًا                                           |
| ١٣.    | البحث الثَّاني: الكفر يكون قولا باللسان، واعتقادا بالقلب، وعملا بالجوارح |
| 171    | من صور الكفر بالقول: دعاء غير الله من الأموات والغائبين                  |
| 122    | من صور الكفر بالفعل والاعتقاد                                            |
| 175    | عامة من كذب الرسل علموا أن الحق معهم وأنهم صادقون                        |
| ١٣٥    | المبحث الثَّالث: الكفر الأكبر والأصفر                                    |
| ١٢٥    | أنواع الكفر الأكبر                                                       |

|        | ــــــ الإيمان عند السلة                          | -(T9.)-         |
|--------|---------------------------------------------------|-----------------|
| الصفحة |                                                   | ضوع             |
| 174    | نرنر                                              | ابط الكفر الأصغ |
|        | make the book of the collection of the collection | a i da i        |

|       | سابط محر ۱۰ صر                                                         |
|-------|------------------------------------------------------------------------|
|       | الأصل أن تحمل ألفاظ الكفر والشرك الواردة في الكتاب والسنة على حقيقتها  |
| 117   | المطلقة، وهي كونها محرجة من الملة                                      |
| 110   | المبحث الرابع: الاحتياط في تكفير المعين                                |
| 120   | لابد من تحقق شروط التكفير وانتفاء موانعه                               |
| ١٤٧   | الشهوة وإرادة الدنيا ليست مانعا من موانع التكفير                       |
| ١٤٧   | الأدلة على بطلان هذا القول                                             |
| 1 8 9 | المقصود من قوله تعالى: ﴿وَلَكِي مِّن مُنرَحْ بِٱلْكُفَّرِ صَدْرًا﴾     |
| 101   | كلام مهم لشيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب عظم                           |
| 105   | قول الشيخ صالح الفوزان: الذي يتكلم بالكفر لا يخلو من خمس حالات         |
|       | بطلان قولهم: لا يكفر حتى يعتقد بقلبه ما يقول ويفعل، وهي مقالة ظهرت ممن |

| ١٤٧ | لشهوة وإرادة الدنيا ليست مانعا من موانع التكفير                          |
|-----|--------------------------------------------------------------------------|
| ١٤٧ | لأدلة على بطلان هذا القول                                                |
| ١٤٩ | لقصود من قوله تعالى: ﴿وَلَكِي مِّن شَرَحْ بِٱلْكُثْرِ صَدْرًا﴾           |
| 101 | ثلام مهم لشيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب ظلا                             |
| 105 | نول الشيخ صالح الفوزان: الذي يتكلم بالكفر لا يخلو من خمس حالات           |
|     | طلان قولهم: لا يكفر حتى يعتقد بقلبه ما يقول ويفعل، وهي مقالة ظهرت ممن    |
| 105 | بتسبون إلى العلم والحديث في هذا الزمان                                   |
| 100 | سبب نزول آية التوبة                                                      |
|     | لتحقيق أن هؤلاء المستهزئين لم يكونوا كافرين من قبل، بل كانوا مسلمين معهم |
| دد۱ | يان ضعيف                                                                 |
| ۱۵۷ | طلان قولهم: لا يكفر حتى يقصد الكفر ويختاره إجماعا                        |
| 101 | لستهزئون قالوا قولا لم يعتقدوا صحته، ولا جوازه، ولم يظنوه كفرا           |

الهازل بالكفر يكفر إجاعا ......ا

| الصفح | الموضوع                                                                                                                       |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٠.   | من أدلة السنة على أنه لا يشترط في التكفير قصد الكفر                                                                           |
|       | قول بعضهم: الكفر يكون بالقول والفعل، لكن المعين لا يكفر حتى يعتقد                                                             |
| 177   | الكفر!                                                                                                                        |
| 175   | القصد المشترط في باب الردة هو قصد القول أو الفعل                                                                              |
| 178   | البحث الخامس: حكم مرتكب الكبيرة                                                                                               |
| 171   | من أصول أهل السنة أنهم لا يكفرون بمطلق الذنوب والمعاصي                                                                        |
| 170   | من أدلة ذلك                                                                                                                   |
| 174   | أهل السنة وسط في باب الأسماء والأحكام                                                                                         |
| 3.4   | تنبيه: لابد من نفوذ الوعيد في الجملة                                                                                          |
| ٧.    | المبحث السادس: حكم الفاسق الملي                                                                                               |
|       | الخلاف في اسمه وحكمه هو أول خلاف ظهر في الإسلام في مسائل أصول                                                                 |
| ٧.    | الدين                                                                                                                         |
| ٧١    | هل يطلق عليه اسم مؤمن؟ فيه تفصيل                                                                                              |
| ٧٢    | الفرق بين مطلق الإيهان والإيهان المطلق                                                                                        |
|       | الفرق بين مطلق أفريهان وأفريهان الملكق                                                                                        |
|       | الغرق بين مطعى الريان والريان المسعى المسابق المور والخشوع، مع بقاء التصديق                                                   |
| 44    |                                                                                                                               |
| ۸۸    | الإيران الذي يرتفع عن الزاني والسارق، هو النور والخشوع، مع بقاء النصديق<br>وعمل القلب                                         |
|       | الإيهان الذي يرتفع عن الزاني والسارق، هو النور والخشوع، مع بقاء التصديق                                                       |
| ٧٧    | الإيان الذي يرتفع عن الزاني والسارق، هو النور والخشوع، مع بقاء التصديق<br>وعمل الفلب<br>خطأ قول البخص: للنفي هو الكال المستحب |

| _      | ٢٩٢ الإيمان عند السلف                                                   |
|--------|-------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة | الموضوع                                                                 |
| 141    | الباب الثَّاني : مفهوم الإيمان والكفر عند الفرق                         |
| 144    | تميد                                                                    |
| 145    | الفصل الأول: الإيمان عند الخوارج والمعتزلة                              |
| ۸٧٨    | قولهم: الإبيان شيء واحد إذا ذهب بعضه ذهب كله                            |
| 144    | قوهم: إن الإسلام والإيمان شيء واحد                                      |
| 144    | تكفير الخوارج لمرتكب الكبيرة                                            |
| 141    | قول المعتزلة بالمنزلة بين المنزلتين                                     |
| 198    | الفصل الثاني: في بيان مذهب الجهمية                                      |
| 195    | المبحث الأول: قولهم في الإيمان                                          |
| 190    | قول جهم إن الإيهان هو المعرفة بالله فقط                                 |
| 193    | إخراجه عمل القلب من الإيمان                                             |
| 197    | تكفير أحمد و وكبع لمن قال بقول جهم في الإيهان                           |
|        | الفرق بين المعرفة والتصديق الخالي من عمل القلب، أمر دقيق، وأكثر العقلاء |
| 147    | ينكرونه                                                                 |
| 144    | التزام جهم بتكفير من كفره الشرع كإبليس وفرعون                           |
| 194    | زعمه أن إبليس لم يعرف الله ولم يصدقه، وبيان بطلان ذلك                   |
| ۲.,    | المبحث الثَّاني: مفهوم الكفر عند الجهمية                                |
| ۲.,    | زعمهم أن الكفر لا يكون إلا في القلب فقط، وهو عدم المعرفة بالله          |
|        | تكفير المرجئة في الظاهر لمن سب الله أو سجد للصنم، والسب عندهم ليس       |

| _      |           |       |          |      | •••      |               |
|--------|-----------|-------|----------|------|----------|---------------|
| الصفحة |           |       |          |      |          | الوضوع        |
| ۲.۱    | <br>لباطن | كفر ا | ة على ال | علام | الكنه عإ | كفرا في ذاته، |

عند جهم: لو فعل ما فعل من الأفعال الظاهرة لم يكن بذلك كافرا في الناطن ...

إبليس كفر باستكباره وامتناعه عن السجود لأدم، لا لكونه كذَّت خبرا .......

البحث الثالث : أغلاط جهم ...... كثير من المتأخرين لا يميزون من مذاهب السلف وأقوال المرجنة والجهمية ....

تسمينهم المنافق مؤمنا، مع جزمهم بأنه مخلد في النار .....

خطأ ابن حزم فيها نسبه إليهم من نجاة المنافق..... الكرامية جعلت الإيبان شيئا واحدا فرارا من القول بتبعيضه وتجزئته .....

الفصل الوابع: في بيان منهب الأشاعرة .......... الْبحث الأول: قولهم في الإيمان .....

الأشعري هخد وافق السلف في أحد قوليه .....

ونصر في القول الآخر مذهب جهم والضالحي .....

..... فهرس مجتمعات الجزء الأوا

| ٠.٠ | كفرا في ذاته، لكنه على علامة على الكفر الباطن                |
|-----|--------------------------------------------------------------|
| τ.τ | الفرق بين مذهب جهم والصالحي وبيان أن الأشعري تبع قول الصالحي |
|     |                                                              |

مذهب بشر المريسي وأبي معاذ التومني ......... رد ابن حزم وشيخ الإسلام على الجهمية في مفهومهم للكفر ..... ۲.۳

T . 3

۲.7 ۲١.

\* 1 1 \* 1 \*

\* 1 3

\* 1 3

410

T 1 V

\*\* \*\*

\* \* \*



| الصفح               | الموضوع                                                |
|---------------------|--------------------------------------------------------|
| C77                 | الباقلاني والجويني والرازي بصروا قول جهم               |
| 777                 | الأشاعرة معدودون في فرق المرجنة                        |
| 777                 | من الأشاعرة من وافق السلف                              |
| 444                 | القول المعتمد عن الأشاعرة                              |
| ***                 | قولهم: الإيان هو التصليق                               |
| <b>T</b> T <b>4</b> | اختلافهم في قول اللسان هل هو شطر أو شرط لإجراء الأحكام |
| 471                 | خطأ من ألزمهم بعدم تكفير أبي طالب                      |
| ***                 | عمل الجوازح شرط كمال عند الأشاعرة                      |
| **!                 | المبحث الثاني: قولهم في الزيادة والنقصان               |
| 445                 | جمهور الأشاعرة يثبتون الزيادة والنقصان                 |
| 777                 | المرجح عندهم أن التصديق يزيد وينقص                     |
| 777                 | المبحث الثالث: قولهم في الاستثناء في الإيمان           |
| ۲۳۷                 | تعلينهم الاستثناء بالموافاة                            |
| 424                 | ظنهم أن هذا هو مذهب السلف                              |
| 4 5 1               | لم يعلل أحد من السلف الاستثناه بالموافاة               |
| 7 5 7               | قولهم: إن الله تعالى لا يسخط ما رضي، ولا يرضى ما سخط   |
| 7 2 0               | بناء مسألة الموافاة على نفي الأفعال الاختيارية         |
| 7 5 7               | المبحث الرابع: الفرق بين تصديق الأشاعرة ومعرفة جهم     |
| Y£Y                 | متأخرو الأشاعرة على إثبات عمل القلب وجعله نفس التصديق  |
|                     |                                                        |

| الصفحا | الموضوع                                                              |
|--------|----------------------------------------------------------------------|
| 7 5 1  | ر على الشغراطهم الإذعان والانقياد والقبول وترك العناد والتكبر        |
|        | زعمهم أن الإيمان لغوي جعلهم يدخلون هذه الأمور تحت التصديق وإن لم تكن |
| ۲2.    |                                                                      |
| 1 = 1  | بطلان مذهب من جعل عمل القلب نفس التصديق                              |
| 727    | المبحث الخامس: مفهوم الكفر عند الأشاعرة                              |
| * > "  | حصرهم الكفر في التكذيب                                               |
| 3 . 7  | زعمهم أن السجود للشمس والصتم ليس كفرا ، لكن يحكم لفاعله بالكفر       |
| Y 2 2  | قول بعضهم: يجوز أن يكون الساب مؤمنا في الباطن                        |
| 100    | قول هؤلاء هو أفسد قول قبل في الإيمان                                 |
| 707    | رد ابن حزم على الأشاعرة                                              |
| 171    | الفصل الخامس: في بيان مذهب الماتريدية                                |
| 75     | المبحث الأول: قولهم في الإيمان                                       |
| 75     | مذهب أبي منصور المانريدي                                             |
| 171    | اختلافهم في قول اللسان                                               |
| 7.0    | نفي أكثرهم للزيادة والنقصان                                          |
| 173    | قولهم في الاستثناء                                                   |
| ٦v     | المبحث الثَّاني: مفهوم الكفر عند الماتريدية                          |

حصرهم الكفر في التكذيب والجحود القلبي .....

| الصفحة | الموضوع                                                                  |
|--------|--------------------------------------------------------------------------|
| 47.9   | الفصل السادس: في بيان مذهب مرجنة الفقهاء                                 |
| 141    | المبحث الأول: قولهم في الإيمان                                           |
| 177    | قول أبي حنيفة على: الإيهان إقرار باللسان وتصديق بالجنان                  |
| TYT    | قوله بنفي الزيادة والنقصان                                               |
| 774    | قول الطحاوي في عقيدته المشهورة                                           |
| ***    | عد أصحاب المقالات الحنفية من المرجئة                                     |
| 175    | السلف والأثمة اشتد إنكارهم على هؤلاء، وتبديعهم وتغليظ القول فيهم         |
| ***    | حاصل ما عليه مرجنة الفقهاء                                               |
| ***    | ظاهر كلامهم أن أعمال القلوب ليست من الإيمان                              |
| ***    | تصريح شيخ الإسلام بذلك                                                   |
| 444    | المبحث الثَّاني : هل الخلاف بين أهل السنة ومرجنة الفقهاء حقيقي أمر لفظي؟ |
| 779    | نحقيق قول شيخ الإسلام في هذه المسألة                                     |
| 7.47   | تكفير بعض الحنفية لمن يستثني في الإيبان ومنعهم من تزويجه!                |
| YAY    | قول الذهبي وابن أبي العز الحنفي رحمها الله                               |
| TAA    | قول الشيخ ابن باز مجمع                                                   |
| 444    | قول الشيخ الألباني وللع                                                  |
| 798    | الفصل السابع: سمات الإرجاء المعاصر                                       |
| 440    | المبحث الأول: حول ما ينسب إلى المرجنة من أنه لا يضر مع الإيمان ذنب       |
| *40    | خطر شيوع هذه المقالة                                                     |

| <u> فهرس محتويات الجزء الأول</u> | _ |
|----------------------------------|---|
|----------------------------------|---|

| الصفحة | الموضوع                                                                    |  |
|--------|----------------------------------------------------------------------------|--|
| 797    | الجهل بحقيقة الإرجاء أدى إلى شيوعه وانتشاره                                |  |
| 797    | ذكر ثلاثة ناذج، من كلام: ملا على القاري، وأبي البقاء الكفوي،وابن الصلاح    |  |
|        | البحث الثاني: حول قول بعض السلف: من قال: الإيمان قول وعمل يزيد وينقص فقد   |  |
| 799    | يرئ من الإرجاء                                                             |  |
| 444    | قول أحمد والبرماري رحمها الله                                              |  |
| 444    | هذه المقولة حق و لا شك، لكن على فهم قائليها                                |  |
| ۳.,    | من المرجنة من فال بالزيادة والنقصان ، بل من قال: الإيمان قول وعمل!         |  |
| ۲.,    | نقل مهم عن إسحاق بن راهويه څخه                                             |  |
| ۲.۱    | القول بأن الإيهان قول وعمل، يعني إثبات أمرين لا نزاع فيهما بين أهل السنة . |  |
| 7.7    | قول الشيخ الفوزان حفظه الله في الفرقة الخامسة من فرق المرجئة (معاصرة)      |  |
| 7.7    | من قال الإيهان قول وعمل، ثم قال: لا يكون الكفر إلا بالاعتقاد، فقد تناقض .  |  |
| 4.5    | المِحثُ الثَّالثُ: مقالات المرجنة العاصرة                                  |  |
| ۲. ٤   | سردست عشرة مقالة من مقالات المرجئة موجودة في هذه الأزمنة                   |  |
| ۲.۸    | تنبيه: من زل في بعض مسائل الإيهان لا يقال عنه: مرجئ، بإطلاق                |  |
| 47.1   | الباب الثالث: علاقة العمل بالإيمان                                         |  |
| *1*    | الفصل الأول: التلازم بين الظاهر والباطن                                    |  |
| د۱٦    | المبحث الأول: مفهوم التلازم                                                |  |
| ۲۱۸    | المبحث الثاني: المرجنة وإنكارهم للتلازم                                    |  |
| ۲۱۸    | المرجئة لا ينازع كثير منهم في أن العمل ثمرة للإيمان الباطن                 |  |
|        |                                                                            |  |

| ىك     | الإيمان عند الم                                             |
|--------|-------------------------------------------------------------|
| الصفحة | الموضوع                                                     |
| -14    | المرجئة تتصور وجود إيهان القلب النام مع انتفاء العمل الظاهر |

TT. \*\*\* TTE TTE \*\*\* TT

|           | -                            |                        |
|-----------|------------------------------|------------------------|
| ت التلازم | بن المعاصرين اضطربوا في إنبا | من قال بالإرجاء ه      |
|           | التلازم بين الظاهر والباطن   | المبحث الثالث ، أدلة   |
|           | لإعراض                       | المبحث الرابع : كفر ا  |
| الإعراض   | بالكلية صورة من صور كفر ا    | نرك العمل الظاهر       |
|           | بيمينا مليكلا                | ري.<br>دور د د الو د م |

| ترك العمل الظاهر بالكلية صورة من صور ثتر الإغراص                  |
|-------------------------------------------------------------------|
| نقل عن الشيخ محمد بن عبد الوهاب على                               |
| نقل عن الشيخ عبد الرحمن البراك حفظه الله                          |
| نقل عن الشيخ عبد العزيز بن عبد الله الراجحي حفظه الله             |
| نقل عن الدكتور عبد العزيز بن محمد العبد اللطيف حفظه الله          |
| نقل عن الدكتور محمد بن عبد الله الوهيبي حفظه الله                 |
| the second state of the second second second second second second |

| عن الشبخ عبد العزيز بن عبدالله الراجحي حفظه الله                        |
|-------------------------------------------------------------------------|
| عن الدكتور عبد العزيز بن محمد العبد اللطيف حفظه الله                    |
| عن الدكتور محمد بن عبد الله الوهيبي حفظه الله                           |
| صل الثَّاني: إقامة البرهان على أن ترك العمل الظاهر بالكنية ناقض للإيمان |
| حث الأول: تحرير محل النزاع                                              |
| حثَ الثَّائي: أدِلَةَ أهل السنَّةَ                                      |
| الن الأمل الاستدلال بدليا التلازم بعا الظاهر والباطن                    |

| غل عن الشيخ عبد العزيز بن عبد الله الراجحي حفظه الله                       | 440 |
|----------------------------------------------------------------------------|-----|
| غل عن الدكتور عبد العزيز بن محمد العبد اللطيف حفظه الله                    | د۲۲ |
| نقل عن الدكتور محمد بن عبد الله الوهبيي حفظه الله                          | *** |
| الفصل الثَّاني: إقامة البرهان على أن ترك العمل الظاهر بالكلية ناقض للإيمان | *** |
| المِحث الأول: تحرير محل النزاع                                             | 751 |
| البحث الثاني: أدلة أهل السنة                                               | ٥٤٣ |
| المطلب الأول: الاستدلال بدليل التلازم بين الظاهر والباطن.                  | 717 |
| المطلب الثَّاني: إجماع أهل السنة على أن العمل جزء لا يصح الإيمان إلا به    | 454 |
| نقل هذا الإجماع عن أحد عشر إماما من أهل العلم                              | 454 |
| ١- نقل عن الشافعي ظلم                                                      | r29 |

| rr-, | نقل عن الدكتور محمد بن عبد الله الوهيبي حفظه الله                        |
|------|--------------------------------------------------------------------------|
| ~~ 4 | الفصل الثاني: إقامة البرهان على أن ترك العمل الظاهر بالكنية ناقض للإيمان |
| ۲٤١  | المبحث الأول: تحرير محل النزاع                                           |
| rto  | الْبِحِثَ الثَّانِي: أَدَلَةَ أَهَلَ السَّفَةَ                           |
| 757  | المطلب الأول: الاستدلال بدليل التلازم بين الظاهر والباطن.                |
| r£9  | المطلب الثاني: إجماع أهل السنة على أن العمل جزء لا يصح الإيمان إلا به    |
| r±4  | نقل هذا الإجماع عن أحد عشر إماما من أهل العلم                            |
| rtq  | ١- نقل عن الشافعي فجلا                                                   |
|      | الجواب عها أورده المخالف من أن الشافعي لا يكفر تارك الصلاة، وأن المراد   |

| _ فهرس معقويات الجزء الأول |  |
|----------------------------|--|
|----------------------------|--|

| وسوع                                                               | الصفحة |
|--------------------------------------------------------------------|--------|
| سن سب رجوري ۱۰۰۰                                                   | F \$ 7 |
| - نقل عن الحميدي ﷺ                                                 | ۳٥.    |
| - نقل عن الأجري ﷺ                                                  | 107    |
|                                                                    | 701    |
|                                                                    | 707    |
| رار شيخ الإسلام لكلام أبي طالب وتوجيهه بأن المراد إجماع الصحابة ٤٥ | 798    |
| يتراض الغزالي على كلام أبي طالب وزعمه أن هذا مذهب المعتزلة!        | 405    |
| - نقل عن ابن بطة العكبري ﴿ وَهُ                                    | 700    |
| لعواب عن قول المخالف: فهل يكفر إذا لم يوافق السنة                  | 7:7    |
| ان مواد السلف بقولهما في تعريف الإيهان: (وموافقة السنة) ٦٠         | 707    |
| يخ الإسلام يبين أن هذا القيد يخرج عبادات المشركين وأهل الكتاب      | 7:7    |
| - نقل عن شيخ الإسلام ابن تيمية هج                                  | Y27    |
| - نقل عن الإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب فلا                      | 707    |
| فواب عها أورده المخالف من أن الشيخ لا يكفر تارك المباني الأربعة ٩٠ | roq    |
| - نقل عن صاحب توضيح الخلاق ومجلا                                   | 4.1    |
| - نقل عن الشيخ عبد الرحمن بن حسن ﷺ                                 | *71    |
| ١- نقل عن الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمز من حسن عجم ١٣             | 474    |
| ١- نقل عن الشيخ محمد بن إبراهيم عظم                                | 434    |
| طلب الثَّالثُ: إجماعُ الصحابةُ على كفر تارك الصلاة                 | 770    |
|                                                                    |        |

|        | ٠٠٠)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 773    | وجه الاستدلال بهذا الإجماع، ونقله عن اثني عشر إماما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 420    | ١- جابر بن عبدالله 😇                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 410    | ۲- أبو هريرة ١٩٠٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 470    | ٣- الحسن البصري فيخف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 777    | ٤ - عبدالله بن شقيق ﴿ عُدِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلِيهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلْمِي عَلَيْهِ عَلْمِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ ع |
| 777    | ٥ - أيوب السختياني فخط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 777    | ٦ - إسحاق بن راهوية ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 777    | ٧- محمد بن نصر المروزي فلخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 414    | الجواب عمار عمه المخالف من أن إجماع الصحابة إنها هو على رواية أحاديث التكمير فقط.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٧,7    | ٨- شيخ الإسلام ابن تيمية څخه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 77.4   | ٩ - ابن القيم ظفر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 424    | ١٠ - الشيخ حمد بن ناصر بن معمر غلا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 779    | ١١- الشيخ محمد بن إبراهيم ﴿قد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ***    | ١٢ - الشيخ ابن باز څخه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|        | تنبيه ١٠ درد شيخ الإسلام على من حمل أحاديث التكفير على الكفو الأصغر، من نسمة أوجه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 777    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|        | تنبيه ٢: حول قولهم: كيف حفي الإجاع على الأئمة، وذكر تسعة أمثلة عما أجمع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

عليه الصحابة وخالف فيه بعض الأثمة .....